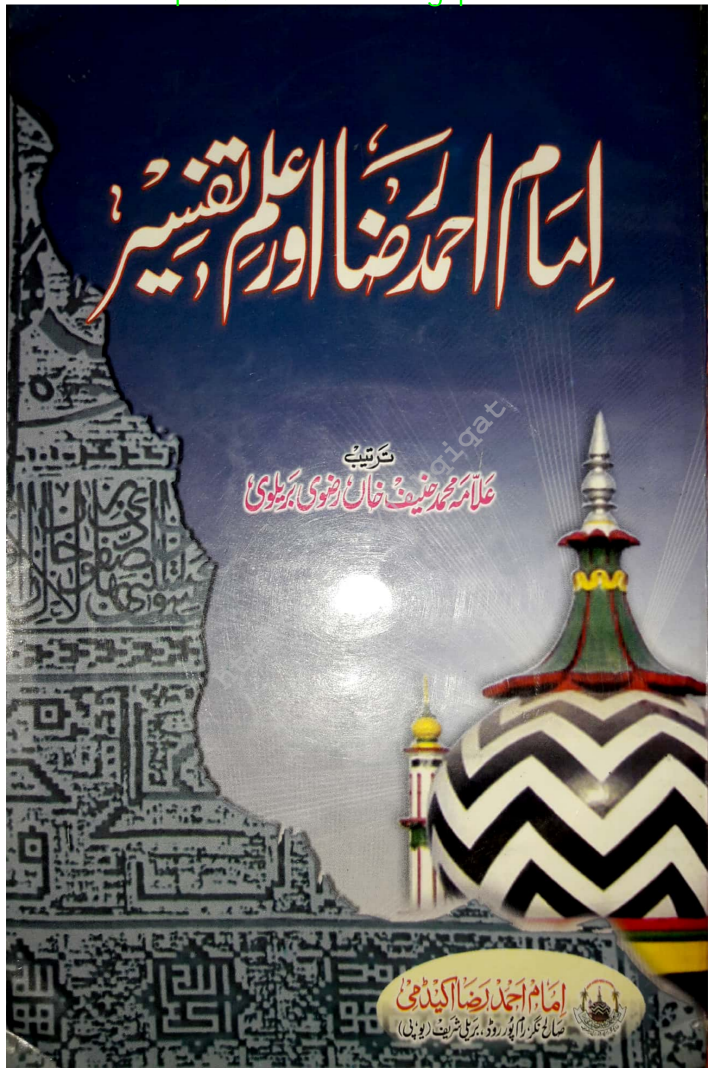
https://ataunnabi.blogspot.com/



https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner

https://ataunnabi.blogspot.com/

بسم الله الرحمن الرحيم يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا إِنْ جَاء كُم فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا [الححرات: ٢٦

ا ما م احمد رضا اور علم تفسیر تالیف تالیف تالیف محمد صنیف خال رضوی بربلوی صدرالمدرسین جامعهٔ نور پیرضوی بربلی شریف مدرالمدرسین جامعهٔ نور پیرضوی بربلی شریف

ناشر امام احمد رضاا کیڈمی صالح نگر، رامپور روڈ، بریلی شریف

| r                                                                                                | امام احمد رضا اورعلم تغيير               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| (A)                                                                                              | سلسلهاشاعت                               |
| امام احمد رضاا ورعلم تغییر                                                                       | نام کتاب                                 |
| محمر حنیف خال رضوی بریلوی                                                                        | نام مؤلف                                 |
| محرش الدين بركاتي مجمة مديف رضا خال بركاتي                                                       | كمپوز دسينگ                              |
| محمد نظیف رضاخاں برکاتی مجمر توصیف رضاخاں برکاتی                                                 |                                          |
| (1)++)                                                                                           | تعداد                                    |
| (+r++1/01872)                                                                                    |                                          |
| ائے ایصال نواب<br>این الدین وجم مغفور                                                            | · Uy · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| جناب تواب د واهما خال صاحب مرحوم دمغفور<br>والد جناب محرتسكيم رضا خال پر د پر ٹی ڈیلر بریلی شریف |                                          |
| والدجاب مراسات ملتے کے سنتے                                                                      |                                          |
|                                                                                                  |                                          |
| مثيامحل جامع مسجد دبلي                                                                           | كتب خانها مجدبيه                         |
| مثيامحل جامع مسجدوبلي                                                                            | فاروقيه بك ڈیو                           |
| مثميالحل جامع مسجد دبلي                                                                          | رضوی کتاب گھر                            |
| مثميامحل جامع مسجد دبلي                                                                          | اسلامک پبلشر                             |
| نومحله مسجد بريلى شريف                                                                           | اعلى حضرت دارالكتب                       |
| نومحله مسجد بریلی شریف                                                                           | قادری کتاب گھر                           |
| نومحلّه مسجد بریلی شریف                                                                          | بركاتى بكەۋىد                            |

# علم تفسير

بسم الله الرحمن الرحيم<sub>.</sub>

حامداومصليا ومسلما

تفسيروتاويل كيمعني

تفیر کے لغوی معنی ہیں، کسی چیز کو واضح کرنا، بیان کرنا اور تفصیل سے ذکر کرنا۔ توبیہ نفسر ' بمعنی کشف سے ماخوذ ہے۔ قرآن کریم کی اس آیت میں بہی معنی لغوی مراد ہیں۔ " و لا یا تو نك بمثل الا جئنا ك با لحق و احسن تفسیرا '' (سو ر ة الا سراء۔) اوروه کوئی کہاوت تمہارے پاس شرا کیس کے گرہم حق اور اس سے بہتر بیان لے آ کیس گے۔ لفظ تفیر کا استعال اشیاء حبید اور معانی معقولہ دونوں کے کشف والینا ح کے لئے ہوتا ہے۔ کیکن معانی میں اکثر۔

تفییر کے اصطلاحی معنی میں علما مختلف ہیں الیکن سب کا مرجع و مال تقریبا ایک ہے: بعنی ایساعلم جس کے ذریعہ قرآن کریم کے معانی مراد بقدر طاقت بشری سمجھے جا کمیں۔ لطذ ایہ تعریف ان تمام چیز دں کوشامل ہے جن پرفہم معنی اور بیانِ مرادموقوف ہو۔

تاویل کے لغوی معنی ہیں، رجوع کرنا لطذابی " اُول" سے شتق ہے۔ تو تاویل آیت کامطلب بیہ ہے کہ کی ایسے معنی کی طرف چھیردینا جس کی وہ آیت محمل ہے۔
کامطلب بیہ ہے کہ کسی ایسے معنی کی طرف چھیردینا جس کی وہ آیت محمل ہے۔

اس تفصیل کی روشنی میں تفییر و تا ویل کا فرق واضح ہوگیا۔جس کی تعبیرامام ابومنصور ماتریدی کے الفاظ میں یوں کی جاتی ہے کہ تفییراس یقین کا نام ہے کہ لفظ سے تق تعالی کی مرادیہ ہی ہے۔اور تاویل اس کو کہتے ہیں کہ چنداخمالات سے کسی ایک کویقین کے بغیر ترجیح دینا۔ بعض مفسرین نے تفییر کوروایت اور تاویل کو درایت کے ساتھ خاص مانا ہے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ اگر آیت کے کوئی معنی بلا دلیل بیان کئے جائیں تو نہ وہ مسموع اور خلاصہ کلام یہ ہے کہ اگر آیت کے کوئی معنی بلا دلیل بیان کئے جائیں تو نہ وہ مسموع اور

سی می بلکہ وہ تاویل فاسد ہے اور آیات سے کھلواڑ کے مترادف ۔ لہذاا پیے معنی تفسیر ہالرائے کے قبیل ہے ہوئے جس کی ندمت احادیث کریمہ میں وارد ہے۔ علائے متاخرین نے دونوں میں فرق یوں بیان فر مایا کہ تغییر کا تعلق عبارۃ النص سے ہوتا ہے اور تاویل کا اشارۃ النص سے۔

ان تمام اقوال میں غور وخوض سے بخو بی سمجھا جا سکتا ہے کہ وہ قول را جے ہے جس میں تغییر کا تعلق روایت اور تاویل کا تعلق درایت سے قرار دیا گیا ہے۔

وجاس کی بیہ کتفیر کے معنی کشف و بیان ہیں۔ اور اللہ تعالی کی مراد کی وضاحت پر جسم ای وقت ہوسکتا ہے جبکہ وہ معنی مرادر سول اللہ تعالی علیہ وسلم کے فرمان سے ثابت ہوں۔ یا صحابہ کرام سے منقول ہوں جونزول وہی کے پس منظر اور پیش آمدہ واقعات سے باخبر سے جضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے سفر وحضر میں موجود اور مشکل آیات کے وقت آپ کی جانب رجو گلاتے۔ یا۔ وہ تا بعین عظام جومفسرین صحابہ کے ارشد تلا فدہ میں ثار ہوتے ہیں ان جانب رجو گلاتے۔ یا۔ وہ تا بعین عظام جومفسرین صحابہ کے ارشد تلا فدہ میں ثار ہوتے ہیں ان سے منقول ہوں۔ تاویل میں چونکہ کی ایک معنی محتمل کی ترجیح ملحوظ ہوتی ہے۔ اور ترجیح میں اجتہاد پر اعتماد ، لغت عرب کی تنجیج اور تلاش کے ذریعہ الفاظ کی معرفت ، سیات و سباق سے کی معنی کی تعین براعتماد ، فرمیان فرق کی اصطلاح معانی کا استنباط ہوتا ہے۔ اس لئے علامہ ذرکشی نے فرمایا: کہ تفیر وتاویل کے درمیان اقبیاز کی رو تفیر وتاویل کے درمیان اقبیان متخرجہ میں نظر وفکر سے کا م لیا جائے۔ موضوع تفیر براعتماد ہواور مسائل متخرجہ میں نظر وفکر سے کا م لیا جائے۔ موضوع تفیر براعتماد ہوادر مسائل متخرجہ میں نظر وفکر سے کا م لیا جائے۔ موضوع تفیر برا

آیات قرآنیال حیثیت سے کہان کے مطالب ومقاصد بیان کئے جا کیں۔ غرض وغایت:

سعادت دارین حاصل کرنا۔

ان تینوں چیزوں کی معرفت ضروری ہے، ورنہ ملم تفسیر کی جانب نہ طبعی رجحان ہوسکتا ہے، نہاس علم کا دوسر ہے علوم سے امتیاز ،اورنفس کی توجہ بھی کسی علم کی جانب اس وقت ہو سکتی ہے جب اس کامن وجہ تصور ہو۔ ۵

امام احدرضاا ورعلم تفسير

انواع علم تفبير:

علم تفیر کے ختلف شعبے ہیں۔علامہ زرکشی نے اس طرح کے شعبوں اور انواع کی تعداد (سرے) شار کی ہے۔

مثلاً معرفت شان نزول \_معرفت مناسبت بین الآیات \_معرفت وجوہ ونظائر \_ معرفت کی ومدنی \_معرفت ناسخ ومنسوخ \_معرفت احکام \_معرفت امثال وغیر ہا اس کے بعد لکھتے ہیں:

اگرکوئی شخص ان انواع میں ہے کسی ایک نوع کا استقصا اور احاطہ کرنا جا ہے تو اس کی عمر تمام ہوجائے اور بیٹو ایش پوری نہ ہو۔

لہذاان تمام مباحث سے عنان قلم پھیرتے ہوئے اس مقالہ میں چند ضروری چیزوں کے بیان پراکتفا کر رہا ہوں۔ کے بیان پراکتفا کر رہا ہوں۔ جماعل آن

مراحل علم تفسير:

پہلامرحلہ=حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے زمانہ اقدس سے لے کر دور حاضر تک علم تفسیر مختلف مراحل سے گزرا، اور ہرمرحلہ میں سابقہ تعلیمات کومنار ہونور اور سرچشمہ ہدایت کا درجہ حاصل رہا۔

بندوں تک دین حق پہونچانے کے لئے ہمیشہ سے سنت الہیہ قائم رہی کہ نبی ورسول اپنی اپنی اقوام کی زبان میں پیغام حق سنا کیں ۔لہذاوہ اپنے ساتھ کتاب لاتے تو اس کی تو ضیح وتفصیل بھی خود فرماتے۔

الله تعالى كافرمان مقدس ہے:

"وما ارسلنا من رسول الابلسان قومه" [ سورة ابراهيم - ٤] اورہم نے ہررسول اس کی قوم ہی کی زبان میں بھیجا۔ چنانچ حضور نبی کر بم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم قرآن کر بم لے کرآئے تواس کی تشریح وقسیر مجمی فرمائی ۔ کیونکہ آپ کی طبیعت کر بمہ میں اللہ تعالی نے ایسارسوخ وملکہ ودیعت فرمایا تھا کہ 4

آپ قرآن کریم کواجمالی اور تفصیلی دونوں اعتبار سے بخوبی جانے تھے۔لہذا موقع محل کے اعتبار سے بخوبی وضاحت فرماتے تھے۔البتہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کو کسی آیت کے ظا ہری معنی ومطالب اور احکام سے من وجہ وا تفیت کے ساتھ ساتھ تفصیلی معلومات اور رموز واسرار حاصل کرنے کے لئے حضور کی جانب رجوع لازم تھا۔ورنہ مجمل ومشکل اور متشابہ آیات کاعلم محض مادری زبان اور روزم رہ کی بول جال نیز معرفت لغات سے حاصل نہیں ہوسکتا تھا۔

لہذا صحابہ کرام نے اس سلسلہ میں شب وروز صرف فرمائے، بحث ونظر اور غور وفکر کے ذریعہ قرآنی آیات کے مطالب حاصل کئے، اور جہاں ضرورت پیش آئی فوراً حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں رجوع لائے۔ اس طرح جیسے جیسے قرآن کریم نازل ہوتا جاتا صحابہ کرام بھی اس کے سمجھنے سمجھانے میں مشغول رہتے۔ تاہم اس میدان میں تمام صحابہ یکسال نہیں تھے بلکہ دوسرے علوم کی طرح مختلف المراتب۔ کہ بعض حضرات کے لئے ایک معنی ظاہر موت تو دوسروں پرخفی رہتے اور اس میں کوئی استبعاد نہیں۔ کہ لغت کا اعاط نبی کے سواکوئی دوسرا نہیں کرسکتا۔ بہر حال بعض صحابہ کونہم قرآن میں عظیم مقام حاصل تھا۔ ان میں دس صحابہ کرام کوخصوصی شہرت حاصل ہوئی جوحسب ذبل ہیں۔

خلفائے اربعہ عبداللہ بن عباس عبداللہ بن مسعود ۔ ابی بن کعب رزید بن ثابت۔ ابوموسی اشعری عبداللہ بن زبیر ۔ رضی اللہ تعالی عنہم ۔

ان میں خلفاء ثلثہ، ابو بکر صدیق اکبر، عمر فاروق اعظم اور عثمان ذوالنورین سے تفییر قرآن میں زیادہ روایات منقول نہیں۔ وجہاس کی بیر ہی کہان کاوصال جلد ہوگیا اور خلافت و فقو حات کی مشغولیات نے اس کی مہلت نہیں دی۔ لہذا خلفائے اربعہ میں حضرت علی مرتضٰی کثیر الروایات فی النفیر ہیں۔ اس کی وجہ بیتھی کہ آپ حضرت عثمان غنی کے زمانہ تک خلافت کی مشغولیات سے فارغ رہے، اور آپ کا وصال اس زمانہ میں ہوا جب تفیر قرآن کے لئے لوگوں کوزیادہ ضرورت در پیش تھی کہ آپ فیج چکا

ای طرح عبداللہ بن عباس،عبداللہ بن مسعوداورانی بن کعب سے بھی باب تغییر میں کثیرروایات منقول ہیں کہ بیتنوں حضرات اپنے اماکن میں مرجع عوام وخواص تھے۔

مفرت عبدالله بن عباس مكه مرمه ميل حضرت الى بن كعب مدينه منوره ميل حضرت عبدالله بن مسعود كوفه ميل - باقى تين حضرات يعنى زيد بن ثابت ، ابوموسى اشعرى اورعبدالله بن زبيرا كرچة فير ميل مشهور موت مكران كى روايات كم بيل -

ان چار حضرات میں بھی روایات کی کثرت کے اعتبار سے ترتیب اس طرح سے ہے۔ (۱) عبداللہ ابن عباس، (۲) عبداللہ ابن مسعود، (۳) علی ابن ابی طالب، (۴) ابی بن کعیب،

لہذاان حضرات اربعہ کی تفسیری خدمات کے تعلق سے پھی معلومات مخضر سوائے کے ساتھ پیش کی جارہی ہیں۔ ساتھ پیش کی جارہی ہیں۔

# حضرت عبداللدبن عباس

آپعبداللہ بن عبال بن عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف قریشی ہاشی حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے چھازادے ہیں۔والدہ کا نام لبابہ کبری بنت حارث بن حزن ہلالیہ ہے۔آپ کی ولا دت اس وقت ہوئی جب حضور مع خاندان شعب ابی طالب مکہ مرمہ میں محصور سے حضور کی خدمت میں لایا گیا تو آپ نے اپنے لعاب دہن سے حسنیک فرمائی۔ یہ جمرت سے تین سال قبل کی بات ہے۔

ہجرت کے بعد جب آپ کا ابھی بچپن ہی تھا آپ نے حضور کی صحبت اختیار کرلی اور شب وروز آپ کے ساتھ گزار ہے۔ ایک تو آپ خاندان کے فرد ، دوسرے آپ کی خالدام المؤمنین حضرت میموند منی اللہ تعالی عنھا۔ اس وجہ سے آپ کو قرب وصحبت کے زیادہ مواقع ملتے رہے۔ حضور کے وصال کے وقت آپ کی عمر مبارک تقریبا پندرہ سال تھی۔

خود بیان کرتے ہیں کہ وصال کے بعد میں نے اپنے ہم عمر ایک انصاری صحافی سے کہا جمنور کی محبت سے تو ہم محروم ہو مکئے لہذا چلواب اکا برصحابہ کی خدمت میں حاضر ہوکر حدیثیں

حاصل کریں اورا کشاب علم کریں۔

وہ بولے اے ابن عباس: یہ تو دیکھواتے جلیل القدر صحابہ کی موجودگی میں کی کو کیا ضرورت پڑی ہے کہ وہ آگر آپ سے حدیث و مسائل بوجھے۔ کہتے ہیں: میں نے ان کی بات پر کان نہ دیا اور مسلسل کوشش جاری رکھی۔ جھے جس کے سلسلہ میں کام ہوتا کہ ان کے پاس حضور کی کوئی حدیث ہے تو میں ان کے در دولت پر پہو پختا اور حدیث من کریا دکر لیتا۔ بعض حضرات کے درواز ہ پر پہو پخ کر معلوم ہوتا کہ وہ آرام میں ہیں تو ان کی چوکھٹ پر سرر کھکر لیٹ جا تا۔ ہواؤں کے تھیٹر نے چلتے۔ گر دوغبار اڑکر میر نے چرے اور کپڑوں پراٹ جاتا ، لیکن میں ای حال میں منتظر رہتا ، وہ خود باہر تشریف لاتے تو اس وقت میں اپنا مدعا بیان کرتا ، وہ حضرات جھے سے فرماتے ، آپ تو خاندان نبوت کے فروجیں ، آپ نے یہاں آنے کی زحمت کیوں اٹھائی ، ہمیں یا دکیا ہوتا ہم خود آ کچے پاس پہو نچتے ، میں عرض کرتا : میں طالب علم ہوں ، لہذا میں بی اس بات کا مستق ہم خود آ کچے پاس پہو نچتے ، میں عرض کرتا : میں طالب علم ہوں ، لہذا میں بی اس بات کا مستق ہوں کہ آ بکی خدمت میں حاضری دوں۔ بعض حضرات پوچھتے ، آپ یہاں کب سے ہیں تو میں وقت بتا تا جس پر وہ برہم ہو کرفر ہاتے :

آپ نے اپنی آمد کی اطلاع ہمیں کیوں نہ کرادی کہ ہم فوراً آتے، میں عرض کرتا: میرے دل نے نہ چاہا کہ میں ازخورآپ کو بلاؤں اورآپ اپن ضرورت میں ہوں۔ انکی اس جانفشانی اور عرق ریزی کاثمرہ تھا کہ حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ

مغرى كے باوجودمتازعلائے صحابہ میں جگہ دیتے۔

جب آپ مرجع انام بن گئوده انصاری صحابی بہت چھتاتے اور کہتے تھے:

كان هذاالفتيٰ اعقل مني\_

بينوجوان مجهسة زياده عقمند فكلا

آپ کا وصال ۱۲۸ ہجری میں ہوااس وقت آپ کی عمرستر سال سے متجاوز تھی۔طائف میں تدفین ہوئی۔ حضرت محمد بن حنفیہ نے دفن کے بعد کہاتھا آج حمر امت کا انتقال ہو گیا۔ فضل و کمال آپ کے القاب میں حمر و بحردونوں آپ کے کثرت علم فضل پردال ہیں ، آپ اجتہاد کے اعلی درجہ پر فائز تنے اور قرآن کریم کے معانی سجھنے میں اقبیازی شان حاصل تھی۔اس لئے آپ کوتر جمان القرآن اور رئیس المفسرین بھی کہا جاتا ہے۔

آپ کے وفورعلم کے پیش نظر حضرت عمر فاروق اعظم آپ کو کہار صحابہ میں جگہ دیے۔
آپ کی دائے کی قدر کرتے اور جب مشکل فیصلے آپ کے دربار میں پیش ہوتے تو آپ سے مشو
رہ کرتے۔ حضرت ابن عباس خود بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق اعظم میرے پاس جلیل
القدر بدری صحابہ کے ساتھ تشریف لاتے تھے۔ بعض حضرات کے دل میں بیبات کھنگی تو انہوں
نے امیر المؤمنین سے عرض کیا: آپ ہمیں ان کے پاس نہ لے کر جایا کریں ان جیسے تو ہمارے
بیٹے ہیں۔ امیر المؤمنین نے فرمایا: بیتم سب نے زیادہ جائے ہیں۔ آخر کا دایک دن ان سب
حضرات کو اپنے یہاں بلایا اور مجھے بھی ان کے درمیان رکھا۔ پھرسب نے "اذا حسآء" کی تغییر
پوچھی بعض نے کہا اس میں مددوقت کے بعد حمد واستعفاد کا تھم ہے۔ کی نے خاموثی اختیار کی۔
جھے ہی پوچھا۔ میں نے عرض کیا: اس میں حضور کے وصال کی خبر ہے۔ اللہ تعالی کی حمد بیان
مجھ سے بھی پوچھا۔ میں نے عرض کیا: اس میں حضور کے وصال کی غلامت ہے۔ لہذا اللہ تعالی کی حمد بیان
کرواور مغفرت کے طالب رہو۔ امیر المؤمنین نے فرمایا: میں بھی اس کی تغییر بھی جانتا ہوں۔
اس طرح کے واقعات آپ کی جودت طبع ، تو سے فکر اور علم تغییر میں دومروں پوفو قیت کے روثن
دلائل ہیں۔

حضرت عبداللدابن مسعود نے آپ کوتر جمان القرآن فرمایا۔

مشہورتابعی حضرت عطابن ابی رباح استاذ امام اعظم ابوطنیفہ فرماتے ہیں: میں نے ابن عہاس کی مجلس سے زیادہ کسی کی مجلس علم وضل میں عظمت والی نددیکھی۔قرآن کے معانی و مطالب سکھنے ان کے پاس آتے ، حدیث پڑھنے یہاں آتے ، فقہ سکھنے یہاں آتے ، اور شعرو تن کا ذوق رکھنے والے بھی آپ کی مجلس میں حاضری دیتے۔

عبیداللہ بن عبداللہ بن عقبہ کہتے ہیں: میں نے ابن عباس سے زیادہ نہ کی کوحدیث میں دیکھااور نہ خلفاء علیہ کے فیصلوں کو جانئے میں۔ نہ آپ سے زیادہ اچھی سمجھ والانظر آیا اور نہ پختہ رائے والا۔ایک دن علم فقہ کیلے مجلس آگئ تو دوسرے دن علم تغییر کی محفل منعقد ہوتی۔ پھرایک و نام و منازی پرتو دوسرے دن شعروش پر کفتگوفر ماتے: میں نے ہمیشہ بہی دیکھا کہ جب بھی کوئی سوال آپ سے ہوتا تو فورا جواب عزایت فرماتے۔اور جب بھی کسی عالم کوآپ سے ملنا ہوتا تو وو دہاری سے بہاں ملتے۔

حضرت ابن کیمان مشہور تا بعی فرماتے ہیں: مجھ سے لوگوں نے کہا کہتم نے اکا برصحابہ کوچھوڑ کراس بچے کی مجلس اختیار کر رکھی ہے۔ میں نے کہا: میں نے سترصحابہ کودیکھا جب بھی کسی امر میں فیصلہ کرتے تو ابن عباس کے قول کی طرف رجوع کرتے۔

ابودائل کہتے ہیں: ایک مرتبہ حضرت علی مرتضی نے آپ کو جج کا امیر مقرر فر مایا۔ آپ نے سور و بقر و میاسور ہو نور کی تفسیر کرتے ہوئے میدان عرفات میں خطبہ دیا۔ یہ ایسا خطبہ تھا کہ روی نے کی اور دیلمی کن لیتے تو مسلمان ہوجائے۔

حفرت علی مرتضی خود فر ماتے تھے: ایسا معلوم ہوتا ہے کہ تغییر کے وقت عالم غیب کو باریک پردوں سے دیکھتے ہیں۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ آپ کی پوری زندگی تعلم سے عبارت تھی۔حضرت علی کی جانب سے بھرہ کے گورنر کی حیثیت سے پچھدن آپ نے امارت کی مصروفیات میں گزارے ، باقی پوری حیات علمی خدمات میں گزاری۔

آپ کی جانب بعض صحابہ نے بھی رجوع کیا اور تابعین کی تو ایک بہت ہوی جماعت محی جم نے آپ سے اکتماب فیض کیا۔ اور قرآن کریم کے مشکل مقامات کا درس لیا۔ معرت سعیدا بن جیر کہتے ہیں: میں کوفہ سے جج بیت اللہ کے لئے پابر کا ب تھا کہ ایک میودی نے جمھے سے آکریہ کہا: آپ تو طلب علم ہی میں لگے رہتے ہو۔ یہ بتاؤ کہ جب معرت

شعیب علیہ السلام نے موکی علیہ السلام کواپنے یہاں مدین میں رکھااور بطور مہر آٹھ سال لازم اور باقی دوسال افقیاری کا وعدہ لیا۔ تو حضرت موی نے کوئی مدت پوری فرمائی۔ یعنی آٹھ سال میں مطلح آئے یا کھل دی سال کے بعد۔ کہتے ہیں: میں نے کہا جھے اس کاعلم نہیں۔ میں حمر الامت

لین ابن عباس کے پاس جارہا ہوں ، واپسی پر بتاؤ نگا۔ چنانچہ میں مکہ کرمہ آیا، آپ سے معلوم کیا تو آپ نے بین براؤ نگا۔ چنانچہ میں مکہ کرمہ آیا، آپ سے معلوم کیا تو آپ نے فرمایا دس سال کی مدت پوری فرمائی ، کہ نبی جب وعدہ کرتا ہے تو پورافرما تا ہے ۔ (خواہ وہ اختیاری وعدہ ہو)۔ فرماتے ہیں میں کوفہ آیا اور اس یہودی کووہ جواب سایا تو بولا۔ انہور ، نے بیج کہا، حضرت موسی پر جو کتاب نازل ہوئی اس میں اس طرح ہے۔ تسم بخدا می عالم ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما بسااوقات آپ کی تفسیر قر آن کوکلام البی پرجراًت قرار دیتے اور تقید فرماتے۔ایک مرتبہ کسی نے آپ سے اس آیت کے معنی پوچھے:

"او لم ير الذين كفروا ان السموت والارض كانتا رتقا ففتقناهما"\_

آپ نے سائل سے کہا جاؤابن عباس سے پوچھواور جووہ بتا کیں مجھے بھی اس سے آ آگاہ کرنا، جب وہ پوچھے آئے تو آپ نے اس کی تفسیراس طرح فرمائی:

آ سان رتن تھا کہ ہارش نہیں ہوتی تھی۔اور زمین رتق تھی کہ بھیتی نہیں اگتی تھی ہتو دونوں کافتق ہارش ونیا تات کی صورت میں ہوا۔

ال فض نے حضرت ابن عمر کو بیسب کچھ بتایا۔ تو کہنے لگے، مجھے تو ان کی تفسیر ایک جرائت و جسارت معلوم ہوتی تھی، میں اب سمجھا کہ واقعی ان کو علم کتاب عطا ہوا ہے۔ جرائت و جسارت معلوم ہوتی تھی، میں اب سمجھا کہ واقعی ان کو علم کتاب عطا ہوا ہے۔ آپ کے شاگر دحضرت مجاھد فرماتے ہیں: جب آپ کی آیت کی تفسیر فرماتے تو نور ہی نورنظر آتا۔

حضرت عبدالله ابن عباس رضی الله تعالی عنهما سے تفییر قرآن کے سلسلے میں بے شار روایات منقول ہیں حتی کہ کوئی آیت الی نہیں جس کی تفییر میں آپ سے متعدداقوال منقول نہ ہوں۔ اس لئے نقا دان حدیث واثر اورائم فن نے ان روایات کے راویوں کی جائج پڑتال کی الہذا عدول وضعفا ء کوالگ الگ شار کیا گیا اور ان رواق کے عدل وضعف کے اعتبار سے آثار ومر بہا کہذا عدول وضعف کے اعتبار سے آثار ومر بہا ویات کور کھا گیا۔ یہاں چند مشہور سندیں بیان کی جارہی ہیں ساتھ ہی ان کا مقام ومرتبہ بھی بیان کی جا رہی ہیں ساتھ ہی ان کا مقام ومرتبہ بھی بیان کی جا رہی ہیں ساتھ ہی ان کا مقام ومرتبہ بھی بیان کیا جائے گا۔

#### ىپلىسند:

معاویه بن صالح عن علی بن ابی طلحة عن ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنهما بری عنهما بری الله تعالیٰ عنهما بری عنهما بری عنهما بری الله تعالیٰ عنهما بری می الله تعالیٰ عنهما بری می الله تعالیٰ تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ تعال

امام احمد بن طبل فرماتے ہیں : مصر میں ایک مجموعة فیر میں نے دیکھا جو علی بن ابی طلحة عن ابن عباس کی سند سے تھا۔ حافظ ابن جرنے بھی اس نخد کا تذکرہ کیا ہے جولیٹ بن سعد کے کا تب ابوصالے کے پاس تھا۔ ابوصالے نے اس کو معا ویہ بن صالح عن علی بن ابی طلحة عن ابن عباس ۔ کی سند سے روایات کیا ہے۔ امام بخاری بھی تعلیقات ابن عباس میں اس بھی جخ بخاری میں اعتماد کرتے ہیں۔ امام سلم اور باقی اصحاب سنن بھی اس طریق میں اس برجے بخاری میں اعتماد کرتے ہیں۔ امام سلم اور باقی اصحاب منذ رہے بھی اپنی آئی اپنی تفاسیر سے احتجاج کرتے ہیں۔ ابن جربیطیری ، ابن ابی حاتم اور ابن منذر نے بھی اپنی آئی اپنی تفاسیر میں چندوسا لکا سے اس سند براعتماد کیا ہے۔

بعض نقاداس طریق پرطعن بھی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ابن ابی طلحہ نے حضرت ابن عباس سے ساعت بی نہیں کی ، انہیں تو جوروایات ملیں وہ مجاھد اور سعید بن جبیر کے واسطہ سے ہیں ۔ لہذا ان کی روایا ت منقطع ہو کیں۔ گولڈزیبر مستشرق نے بھی اپنی کتا ب المذ اھب الاسلامیہ فی تفییر القرآن میں اس بات کوذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ جب مسلم ناقدین خوداس پرنقد وجرح کرتے ہیں جوتفییر کا مصدراول ہے تو پھردو سروں کا حال واضح ہے۔

لیکن ان لوگوں کو بینیں معلوم کہ منقطع روایت میں جب واسط معروف ہواوراس کی ثقابت مسلم تو پھرانقطاع سند سے کیا نقصا ن۔وجہ نفترتو بیتھی کہ جب واسطہ غیر معروف ہوتواس کے ترک سے ایک راوی مجبول ہوگا جس سے سند میں ضعف آ جا بیگا اور یہاں ایسانہیں۔ای لئے امام ذھمی میزان الاعتدال میں کہتے ہیں:

وقد روی بعنی علی بن ابی طلحة عن ابن عباس تفسیراکثیرا ممتعا والصحیح عند هم ان روا یته عن محا هد عن ابن عباس ان کا ن یر سلها عن ابن عباس فمحا هدثقة یقبل\_ خلاصہ کلام یہ ہے کہ پیطریق اصح الطرق ہے اور امام بخاری جیسے ناقدین فن کی توثیق واعتاداس پر شاھد عدل۔

دوسری سند:

قيس بن مسلم كو في عن عطاء ابن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن

عباس\_

بيسند فيخين كى شرط برضي ہے۔ امام فريا بى اور حاكم نے اس سند سے كثير روايات ذكركى

يں۔

#### تىسرى سند:

محمد بن اسحاق صاحب سير عن محمد بن ابي محمد مو لي آل زيد بن ثا بت عن عكر مة او سعيد بن جبير عن ابن عباس \_

بیسندجیدوحس ہے، ابن جربر وابن آئی حاتم اس سے بہت روایتیں لائے ہیں اور امام طبر انی مجم کبیر میں اس طریقے سے تخر تبح فرمائے ہیں۔ چوتھی سند:

اسمعیل بن عبد الرحمٰن السدى الكبیر ، تا رقعن ا بي ما لك ، و تا رقعن ا بي ما لك ، و تا رقعن ابي صالح عن ابن عبا سـ

اس سند میں وارد اسمعیل سدی کے بارے میں اختلاف ہے۔ امام سلم اور اصحاب سنن اربعدان سے روایت کرتے ہیں حالانکہ بیتا بعی ہیں۔ امام سیوطی نے فرمایا ؛ سدی سن انکہ حدیث نے رویت کی ہے جیسے امام ثوری اور امام شعبہ کین ان کے مجموعة تغییر کواسباط بن نصر روایت کرتے ہیں اور اسباط پر انکہ کوا تفاق نہیں ، حالانکہ تغییر سدی امثل تفاسیر کہی جاتی ہے۔ تغییر ابن جرید میں اس تغییر سے بہت روایت ہیں جو سدی عن ابی مالك عن ابی صالح عن ابی صالح عن ابی مالک عن ابی صالح عن ابی مالک عن ابی صالح عن روایت ذکر نہیں کی۔ کے انہوں نے اصح روایات کوذکر کرنے کا التزام کیا تھا۔

### بإنجوين سند

عبد الملك بن حريج عن ابن عياس

ال سند میں تدقیق سے کام لینے کی ضرورت پڑتی ہے۔ کیونکہ ابن جر بی نے تمام روایات کی سخت کا التزام نہیں کیا بلکہ ہرآیت کے تحت سیج وضعیف ہر طرح کی روایات جمع کردیں ۔ ابن جر تی سے ایک جماعت کثیر نے روایتیں لیں۔ ان میں ایک سندیوں ہے۔ بسک ربن سمل اللہ میا طبی عن عبد الغنی بن سعید عن موسی بن محمد عن ابن حریج عن ابن عباس ۔ اس روایت کواطول روایت کہاجا تا ہے اور اس میں نظر ہے۔

#### دوسری سند یول ہے:

محمد بن تو رعن ابن حریج عن ابن عباس اک سندسے مروی احادیث وآثار کا مجموعہ تین ضخیم جلدوں میں تھا۔ تیسری سنداس طرح ہے:

> حهاج بن محمد عن ابن حریج عن ابن عباس پیفسیرایک جلد مین تھی اور تیجی متفق علیہ۔ چھٹی سند:

الضحاك بن مز احم الهلالي عن ابن عباس\_

اس سند کوغیر مرضی قرار دیا جاتا ہے۔ اس لئے کہ اگر چبعض لوگوں نے اس کی توثیق کی ہے لیکن بعض نے اس کو منقطع مان کرضعیف قرار دے دیا۔ کیونکہ ضحاک کی ابن عباس سے ملاقات نہیں ہوئی۔ اور اگر اس سند کو بشر بن عسار۔ ق عن ابی روق عن الضحاك ، کے طریق سے لیا جائے تو بلا شبہ بیضعیف ہوگی کہ بشر بن عمارہ ضعیف ہیں حالانکہ ابن جرتے اور ابن ابی حاتم نے اس طرح کی کثیر روایات ذکر کی ہیں۔ اور اگر اس طریق کو زبیر عن الصحاك کے طور پر ذکر کیا جائے تو پھرضعف اور شدید ہوجائے گا کہ زبیر میں ضعف شدید ہے۔ کیونکہ ان کو متروک کہا گیا ہے۔ البی سند سے ابن جریو وابن ابی حاتم روایات نہیں لاتے البتہ ابن مردوبیاور متروک کہا گیا ہے۔ البی سند سے ابن جریر وابن ابی حاتم روایات نہیں لاتے البتہ ابن مردوبیاور

ابوشیخ بن حبان الی روایتی ذکر کرتے ہیں۔

ساتوس سند:

عطية العو في عن ابن عباس ـ

اس مندکوبھی غیر مرضی کہا گیا ہے کہ عطیہ ضعیف ہیں لیکن امام ترفدی بسااوقات ان کی روایت کوشن قرار دیتے ہیں اور اس طریق سے ابن الی جریرا در ابن الی حاتم بہت رویتیں لاتے ہیں۔

# آ گھویں سند:

مقاتل بن سليمان الازدى الخراساني عن مجا هداو عن الضحاك عن

ابن عباس\_

مقاتل کے بارے بیں امام شافعی سے منقول ہے کہ آپ نے فر مایا کہ بعد کے تمام لوگ مقاتل ابن سلیمان کے علم تغیر میں تابع و پیرد کار ہیں۔ حالانکہ دیگر محد ثین ان کو ضعیف قرار دیتے ہیں ہے کہ دونوں میں سے کی سے دیتے ہیں جبکہ دونوں میں سے کی سے ان کوساع نہیں ۔ بعض نے کذاب کہا بجسیم وتشبیہ کا عقیدہ بھی ان کی نسبت سے مشہور ہوا۔ لہذا کسی نے اس کی توثیری کی۔

امام سیوطی نے کہا کہ مقاتل پر کلبی کونضیلت حاصل ہے کیونکہ مقاتل میں فرحمی کے دونکہ مقاتل میں فرحمی کے دوریاں تھیں۔امام دکیج سے مقاتل کی تفسیر نے بارے میں پوچھا گیا تو فرمایا:اس کی تفسیر نہ دیکھو۔سائل نے کہا بھر کیا کریں ،فرمایا اس کی تفسیر کو ذن کردو۔

امام احمد بن صنبل فرماتے ہیں: مجھے یہ پہندنہیں کہ میں مقاتل ہے کوئی روایت ذکر کروں۔خلاصہ کلام یہ ہے کہ جس نے مقاتل کی تفسیر کوستحسن قرار دیا وہ خود بھی ضعیف کہتے اور استحسان کا مطلب بتاتے کہ ان کی تفسیر بہت عمدہ ہوتی اگریہ ثقتہ ہوتے۔

> نویں سند: محدابن سائب الکلی عن ابی صالح عن ابن عباس۔

اس کوتمام سندوں میں کمزورترین سندقر اردیا گیا ہے حالانکہ کلبی تغییر میں مشہور ہیں کسی کی تغییر ندان سے زیادہ مطول ہے اور ندان سے زیادہ شائع۔

ان تمام چیز ول کے باوجوداگرکوئی کیے کہان کی تفییر سے انکہ داضی ہیں تو یہ بھی یا در کھنا ضروری ہے کہ بعض کے نز دیک ان کے غیر ثقہ اور متر وک ہونے پراجماع قائم ہے۔ لہذا ان کی حدیث نہ کھی جائے اور بعض نے تو ان کو متبم بالوضع قر اردیا ہے۔ کلبی سے روایت کرنے والوں میں مجمد بن مروان السدی الصغیر بھی ہے جس کے بارے میں یہ منقول ہے کہ یہ حدیثیں وضع کرتا میں الحدیث اور متر وک تھا۔

نیزام میدولی نے درمنثور میں فرمایا: کلبی مہم بالکذب ہے۔ اس نے خودا پنے مرض الموت میں کہا تھا کہ میں نے تعمارے لئے جو کھا بوصالے سے روایت کیا وہ جھوٹ ہے۔ پھر یہ کہ کہلی سے روایت کرنے والے تفہر میں یا تو اس کے مثل ضعف مہم بالکذب ہیں یا اور زیا دہ ضعف ان میں پایا جاتا ہے۔ جیسے محمد بن مروان سدی صغیر ۔ نظامیر میں بیا جاتا ہے۔ جیسے محمد بن مروان سدی صغیر ۔ نظامیر میں بیا جاتا ہے۔ جیسے محمد بن مروان سدی صغیر ۔ نظامیر میں بیان کی ہیں۔

یون ہو خوبیاں اور خامیاں تھیں ہورہیں، ان میں جو خوبیاں اور خامیاں تھیں وہ
بیان ہو کیں۔اور ہرسند کا مقام دمر تبہ بھی معلوم ہوگیا کہ سیر باعثاد کیا جائے اور کس پرنہیں۔
حضرت ابن عباس کی طرف ایک تغییر تنویر المقیاس من تغییر ابن عباس کے نام سے
مشہور ہے، اس کو ابوطا ہر محمد بن یعقوب فیروز آباد کی شافعی صاحب قاموں الحیط نے جع کیا ہے
ماس کی تمام روایتیں محمد بن مروان سدی صغیر اور محمد بن سائب کلبی کے گردگھو تی ہیں جس سے
مال کی تمام روایتیں محمد بن مروان سدی صغیر اور محمد بن سائب کلبی کے گردگھو تی ہیں جس سے
خاہر ہے کہ اس تغییر کا کیا مقام ہوسکتا ہے۔امام شافعی تو یہاں تک کہتے ہیں کہ ابن عباس سے
تغییر میں سواحاد یہ سے نیا دہ نہیں ٹابت ہوسکیں۔اگر امام شافعی کا یہ قول ٹابت وضح کے مان لیا
جائے تو واضح ہوجا کگا کہ اس تغییر میں واضعین نے کس جرات و دلیری سے کام لیا ہے۔اور خود
تغییر کی اتو ال میں تناقض سے بھی یہ بات ظاہر ہے۔بہر حال اس کی علی وفی قدرو مز لت تو اپنی خوب نب نب سب ضرور

مخدوش ہے۔

# حضرت عبداللدابن مسعود

آپ جب اسلام لائے تو حضور نے آپ کوائی خدمت میں رکھا، اکثر حالات میں آپ ہی خدمت کرتے، وضو وخسل کا پانی ، مسواک اور تعلین پاک آپ ہی خدمت میں پیش کرتے ۔ جب حضور کہیں تشریف لے جاتے تو تعلین پاک پہنا تے ، جب کسی مقام پر قیام فرماتے تو تعلین پاک پہنا تے ، جب کسی مقام پر قیام فرماتے تو تعلین پاک اپنی آسین میں رکھتے، چلتے وقت آگے آگر ہے ، خسل فرماتے تو پر دہ کرتے ۔ آدام فرماتے تو ضرورت کے اوقات آپ ہی بیدار کرتے ، اور کا شاخہ نبوت میں بغیر خاب داخل ہوتے ۔ ای لئے حضرت ابوموی اشعری فرماتے ہیں کہ جب میں اپنے بھائی کے حاب داخل ہوتے ۔ ای لئے حضرت ابوموی اشعری فرماتے ہیں کہ جب میں اپنے بھائی کے ساتھ یمن سے آیا تو ایک زمانہ تک ہم نے ہے جھا کہ آپ اور آپ کی والدہ اہل بیت نبوت سے ہیں کہ ہم ان دونوں کوا کثر و بیشتر حضور کے حرم میں بردک ٹوک آتے جاتے دیکھتے تھے ہیں کہ ہم ان دونوں کوا کثر و بیشتر حضور کے حرم میں حضور کے ساتھ شریک رہے ۔ غز دو کبدر ہیں بہر ماحد، خندتی ، بیعت رضوان اور تمام مشاھد میں حضور کے ساتھ شریک رہے ۔ غز دو کبدر ہیں ابوجھل کوئل کرنے کے اداد ہے سے نکلے حضور نے آپ کو جنت کی بشارت اور آپ کی نصیات ابوجھل کوئل کرنے کے اداد ہے سے نکلے حضور نے آپ کو جنت کی بشارت اور آپ کی نصیات اور علوم خرات کی گوائی دی فرماتے ہیں: اگر مؤمنین کے سواجھے کی محض خاص سے مشورہ کا کھم

ملتاتو وہ ابن ام *عبد ہوتے*۔

خلافت فاروقی وعثانی میں آپ کو کوفہ کے بیت المال کا والی بنایا تھا۔ آخری عمر میں مدین شریف کو مسکن بنایا اور ۳۳ ہجری میں وصال ہوا۔ وصیت کے مطابق جنت البقیع میں رات کو تدفیق میں آئی۔ وصال کے وقت آپ کی عمر ساٹھ سال سے متجاوز تھی۔ علم فضل علم وضل

آپ سحابہ کرام میں کتاب اللہ کے بڑے حافظ تھے۔خود حضور آپ سے قرآن کریم پڑھوا کرسنتے اور پہند فرماتے۔ایک مرتبہ فرمایا: اے ابن مسعود مجھے قرآن سے سور ہُ نساء پڑھ کر سنا وَ، ابن مسعود فرمائے ہیں: میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیک وسلم میں آپکو سناوں حالانکہ قرآن تو خود آپ پر نازل ہوا ہے۔ فرمایا: میں چاہتا ہوں کہ دوسروں سے بھی سنوں ۔ کہتے ہیں: میں نے جب تلاوت شروع کی اور فکیف اذا جننا۔ پر پہونچا تو حضور کی آنکھیں بہہ کلیں۔

حضور نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم فریاتے ہیں: جس مخص کو پہند ہو کہ وہ خوش الحانی کے ساتھ قرآن کریم ای طرح پڑھے جیسا کہ نازل ہوا تو چاہئے کہ وہ ابن ام عبد کی قرآت کے مطابق پڑھے۔

حضرت امام مسروق فرماتے تھے: صحابہ کرام کاعلم چھ حضرات میں سمٹ آیاتھا، عمر فاورق اعظم ،علی مرتضی ،عبداللہ ابن مسعود ،الی بن کعب ،ابودر داء، زید بن ٹابت۔ پھران چھے کا دوحضرات میں ، یعنی علی مرتضی اور عبداللہ بن مسعود میں رضی اللہ تعالی

عنهما ـ

حضرت حذیفہ بن بمان سے کہا گیا: ہمیں اس مخص کے بارے میں بتا کیں جو چال فرحال میں حضور کے مشابہ ہوتا کہ ہم ان کی سیرت اپنا کیں اور ان کی تعلیمات پڑمل کریں۔ تو آپ نے فرمایا: ہم عبداللہ بن مسعود سے زیادہ کسی کوئیں جانے۔ حضرت عمر فاروق اعظم نے جب آپ کو کو فہ بھیجا تو اہل کو فہ کوللھا، میں عمار بن یا سیر کو

امیر بنا کر بھیج رہا ہوں اور عبداللہ بن مسعود کو معلم ووزیر، بید دونوں بدری صحابہ کرام کے اشراف میں بیں ۔لہذا ان کا اتباع کرنا اور فرما نبر داری کرنا۔اور عبداللہ بن مسعود کوخاص طور پر تمھارے پاس بھیج کرمیں نے اپنے او پرتم کو ترجیح دی ہے۔لہذا آپ کوفہ میں اقامت پذیر رہے اور اہل کوفہ آپ سے علم حدیث ہفتیر اور فقہ حاصل کرتے تھے۔آپ ان کے معلم تھے اور قاضی بھی اور طریقۂ اجتہاد کے مؤسس و ہانی۔

امیرالمونین حضرت علی مرتضی جب کوفہ تشریف لائے تو بعض اہل کوفہ نے حاضر ہوکر کہا تھا:،اے امیرالمونین ہم نے ابن مسعود سے بڑھ کرنہ کی کو پر ہیزگار پایا، ندان سے اچھی کی کی مجلس دیکھی، ندان جیسا مہر بان کوئی معلم دیکھا اور نہ حسن خلق میں کسی کوان کا ہم بلہ حضرت علی مرتضی نے فرمایا: میں تم سے حلف لے کر بو چھنا چا ہتا ہوں کہ کیا تم اپنے صدق دل سے یہ بات کہدر ہے ہو۔ بولے: ہاں۔ اس پر آپ نے کہا: اے اللہ! میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ میرے نزدیک بھی ابن مسعود ایسے ہی ہیں بلکہ اس سے بھی افضل۔

ان شہادتوں سے آپ کاعلم وفضل ظاہراور صحابہ کرام میں آپ کی قدرومنزلت عیال ہے۔ 'و ذلك فضل الله يو تيه من يشاء من فضل عباده''۔

#### علم تفسير مين آپ كامقام

حضرت عبدالله بن مسعود فرمات بين:

ہم میں سے جب کوئی دس آیات سیھے لیتا تو ان سے آگے اس وقت تک نہیں بڑھتا تھا جب تک ان کی معانی ومطالب نہ جان لیتا اور ان پڑمل پیرانہ ہوجا تا۔

اس سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ حضرت ابن مسعود نہم معانی کتاب کے کتنے گرویدہ تھے اورآپ کومعانی قرآن میں کتنا درک حاصل تھا۔

خودفر ماتے ہیں جتم بخدا ہرآیت کے بارے میں مجھے علم ہے کہ سلسلے میں نازل ہوئی۔اوراگر مجھے علم ہوتا کہ فلاں مجھ سے کسی آیت کوزیادہ جانتا ہے اور وہاں تک میں اپنی سواری کے ذریعہ پہو نچ سکتا ہوں تو ضرور پر پختا۔

اس قول سے اس بات پر ولالت واضح ہے کہ آپ نے معانی قر آن اور آیات کے شان نزول آیات کا احاط فر مالیا تھا۔

حفرت مسروق کہتے ہیں: حضرت ابن مسعود ہم پرکوئی سورۃ تلاوت فرماتے۔ پھرای سے متعلق احادیث بیان کرتے اور پورے دن اس کی تغییر بیان فرماتے۔

ایک مجلس میں حاضرین نے حضرت علی مرتضی سے عرض کیا: ہمیں ابن مسعود کے سلسلہ میں کچھ بتائیں ۔ تو آپ نے فر مایا: علم قرآن وسنت ان پر فتنی ہو گیا، ان کی جلالت علمی کے سلسلے میں اتناجملہ ہی بہت ہے۔

حضرت عقبہ بن عامر کہتے ہیں: میں ابن مسعود سے زیادہ کی کوقر آن کا عالم نہیں جانتا ۔ بیان کر حضرت ابوموی اشعری نے فر مایا: بیر سے ہے۔ کیونکہ وہ حضور کا کلام اقد س اس وقت بھی سنتے جب ہم نہیں بن پاتے ، اور وہاں سنتے جہاں ہم نہیں پہونچ پاتے ( یعنی کا شانہ نبوت میں بے دوک ٹوک جاتے تھے)

خود فرماتے ہیں: میں نے حضور سے بالمشافہ ستر سورتوں کاعلم حاصل کیا۔ بیاوران کے علاوہ دوسرے اقوال حضرت ابن مسعود کی علم تفییر کی بھر پورشہادت دیتے ہیں۔

فلاصد کلام یہ ہے کہ حفرت ابن مسعود صحابہ کرام کے درمیان قرآن کریم کے عظیم عالم سے اور اس کے حکم اور متثابہ ، حلال وجرام ، قصص وامثال اور اسباب نزول کی زیادہ معرفت رکھتے تھے۔ تھے، دین کے فقیہ ، سنت کے عالم اور قرآن میں بصیرت تامہ رکھتے تھے۔

طرق روایات: آپ کی تفییر قرآن سے متعلق روایات حضرت ابن عباس کے بعدسب سے زیادہ ہیں۔

امام سیوطی اتقان میں فرماتے ہیں: آپ کی روایات حضرت علی مرتضی کی مرویات سے زیادہ ہیں۔

اس کی ایک خاص وجہ بیہ ہے کہ آپ کے علم تغییر کو اہل کو فیہ نے زیادہ حاصل کیا، کیونکہ آپ کا قیام ایک زمانہ تک کو فیہ میں تھا۔لہذا اہل کو فیہ آپ کی مجلس میں بیٹھتے اور علم حاصل کرتے اوردوسرون تک پہونچاتے۔ان میں مسروق بن اجدع ہدانی علقمہ بن قیس مخفی ،اسود بن یزید وغیر ہم سرفہرست ہیں جنہوں نے بلا واسطہ شرف تلمذ حاصل کیا۔ان کے علاوہ بھی بہت ی سندوں سے آپ کی مرویات منظر عام پر آئیں جو کتب تفییر واحادیث میں ثبت ہیں۔ان میں بعض طرق وہ ہیں جن پراعتا دگلی حاصل ہے اور بعض پرنا قدین فن نے جرح اور نقتر بھی کی ہے۔ آپ سے منقول مشہور طرق ہیہ ہیں:

ر پہلی سند پہلی سند

اعمش عن أبي الضحي عن مسروق عن ابن مسعود\_

بیسنداصح طرق کہلاتی ہے۔

دوسری سند

مجا هدعن ابي معمر عن ابن مسعود \_

بیسند بھی صحیح ہےاور ضعف کا اس میں شائر نہیں ۔

تيسرى سند

اعمش عن ابي وا ئل عن ابن مسعود \_

یہ جمع صحیح سندہے۔

چونھی سند

اسمعيل بن عبد الرحمن السدى الكبير عن مرة الهمداني, عن ابن

مسعود

اس سند سے حاکم متدرک میں روایتیں لاتے ہیں اوران کی تھیجے فرماتے ہیں۔ ابن جریر نے بھی بہت روایتیں اس سند سے ذکر کی ہیں۔ بہر حال سدی کبیر کا مقام پہلے ہی معلوم ہو چکا۔

بانجوين سند

ابي روق عن الضحاك عن ابن مسعود.

https://ataunnabi.blogspot.com/ الم احمد رضا اورعلم تغییر

ابن جریان اسندی خرت کروایات کی ہے۔ لیکن ناقدین نے اس کوغیرم منی کروایات کی ہے۔ لیکن ناقدین نے اس کوغیرم منی کر قرار دیا کہ ضحاک نے ابن مسعود سے ملاقات نہیں کی۔ لہذا پیسند منقطع ہوئی۔ حضرت علی بن الی طالب

آپ علی بن ابی طالب بن عبد المطلب قریشی ہاتھی ہیں۔ کنیت ابوالحن ،حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے چیازاد ہے اور داما داور اہل بیت میں داخل ہیں۔ خلفائے راشدیں میں خلیفہ رابع ہیں۔

بچوں میں سب سے پہلے آپ ہی ایمان لائے اور مدینہ منورہ کی طرف ہجرت فرمائی۔ تمام مشاهد وغزوات میں شریک رہے،البته غزوهٔ تبوک میں حضور نے اہل بیت براینا جانثین مقرر فرمایا تھا،لہذا آپ مدینہ ہی میں رہے۔ باقی غزوات میں آپ کی جوال مردی و بہادری مشہور ہےاور جنگ خیبر کے موقع پرتو خود حضور نے ارشا دفر مایا تھا: کہ کل میں اسلامی جھنڈااس کے ہاتھ میں دوں گا جس کے ہاتھ پر اللہ تعالی خیبر فتح فر مادے گا۔وہ اللہ ورسول سے محبت کرتا ہے اور اللہ اور رسول بھی اس کو دوست رکھتے ہیں۔ اور پھروہ جھنڈ احضور نے آپ کوعطا فر مایا۔ حضور نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم جب مدینه منوره بجرت کر کے تشریف لے گئے تو آپ نے انصار ومھا جرین کے درمیان رشتہ مواخات قائم فرمایا، لیعنی دودوحضرات کوآپس میں بھا ئی بھائی بنایا۔تو حضرت علی سے فر مایا بتم دنیاوآ خرت میں میرے بھائی ہو۔آپ عشرہ مبشرہ سے ہیں۔آب ایسے بہت سے فضائل کے جامع تھے جو دوسرے حضرات میں نہیں تھے۔ دین میں احتیاط، دنیا سے بے رغبتی ،قرابت رسول ورشتہ دا مادی ،علم کثیر وفضل بے پایاں کے آپ حامل تصے ۔آب کا وصال ۲۱، رمضان المبارک بہ ہجری کوہوا۔ ابن سمجم خارجی نے جامع کوفہ میں عین حالت نما زمیں آپ پرحملہ کیا جس کے نتیجہ میں آپ شہید ہوے۔عمر مبارک بوقت شہادت ٣٣ سال تقى۔

علم وفضل

آپ علوم ومعارف کے بحربیکراں تھے،اجتہا دواشنباط میں ملکہ حاصل تھا۔فصاحت و

خطابت اورشعر وسخن سے حظ وافر ملاتھا۔

فیصلوں کے وفت عقل کی پختگی اور خفیہ رازوں کو جاننے میں بے مثال بصیرت کا مظاہرہ فرماتے۔صحابہ کرام پوشیدہ حقائق کو بجھنے اور مشکل مسائل کوحل کرنے کے لئے آپ کی جناب میں رجوع لاتے۔

حضورسیدعالم سلی الله تعالی علیه وسلم نے آپ کویمن کا قاضی بنا کر بھیجااوراس طرح وعا
سے نوازا۔ السله م ثبت لسانه واهد قلبه چنانچه آپ اس دعا کا مظہر کامل بن کرمشکل سے
مشکل مسائل کے نہایت ہی درست فیصلے فرماتے ، یہاں تک آپ ضرب المثل بن گئے ، کسی نے
کہا۔ قسصیة و لا ابا حسن لها۔ اوراس میں تجب بھی کیا۔ آپ کی تربیت تو کا شائد نبوت میں
ہوگی تھی ،معارف نبوت سے غذا پائی اور مشکا ة نبوت کے انوار و تجلیات سے دل ودماغ منور رہا۔
حضرت ابن مسعود فرماتے ہیں :ہمارے در میان اس بات کا چرچا رہتا تھا کہ مدینہ
شریف میں سب سے اچھافی ملے فرمانے والے حضرت علی ہیں۔

حضرت عطابن ابی رباح سے کہا گیا: کیا صحابہ کرام میں حضرت علی سے بڑا کوئی اور عالم بھی تھا۔تو بولے بتم بخدا میں کسی کونہیں جانتا۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: جب حضرت علی کی جانب سے ہمیں کوئی چیز طے شدہ مل جاتی تو پھر ہم کسی دوسرے کی طرف رجوع نہیں کرتے تھے۔ علم تفسیر میں آپ کا مقام

آپ کے فتا وی اور فیصلوں سے آپ کاعلم قر آن اور اسرار خفیہ کی سمجھ واضح وعیاں ہے۔ صحابہ میں شان نزول اور تاویل وتفسیر کوزیادہ جاننے والے۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: میں نے علم تفییر جو بھی حاصل کیا وہ آپ سے حاصل کیا۔حضرت علی مرتضی کا بیفر مان بھی ہے: تتم بخدا۔ جو آیت نا زل ہوئی تو میں نے اس کے بارے میں نازل ہوئی۔

حضرت ابوالطفیل فرماتے ہیں: میں نے آپ کوایک مرتبہ خطبہ دیتے ہوئے سا۔ آپ

فرمارہے تھے جھے سے سوال کروہتم بخدا! جس چیز کے بارے میں تم مجھ سے سوال کرو مے میں اس کا جواب دوں گا۔ مجھ سے کتاب اللہ کے بارے میں پوچھو، خدا کی تتم میں اس کی ہرآ ہے کے بارے میں پوچھو، خدا کی تتم میں اس کی ہرآ ہے کے بارے میں جوارز میں پرنازل ہوئی یا پہاڑوں بارے میں جانتا ہوں کہ وہ درات میں نازل ہوئی یا دن میں، ہموارز میں پرنازل ہوئی یا پہاڑوں پر۔

حفرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں: قرآن سات حرف پرنازل ہوا ۔اور ہر حرف کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ۔اور حضرت علی مرتضی کرم اللہ وجھہ الکریم ہرایک کے ظاہر و باطن کو جانتے ہیں۔

ان کےعلاوہ اور دیگر آثار بھی ہیں جو آپ کی مفسرانہ شان کی گوہی دیتے ہیں۔ مرویات کا مقام ومرتبہ

اں میں شکنہیں کہ آپ سے تفسیر وغیرہ میں بے شاراحادیث مروی ہیں لیکن محدثین میں ائمہ جرح وتعدیل نے بحث وتحقیق کے ذریعہ سے مروایات کوضعیف وموضوع سے ممتاز کرنے میں کافی جدوجہد کی ہے۔

لہذاباب تفیر میں آپ کی مرویات کی تعداد موضوع روایات کے مقابلے میں قلیل ہی فابت ہوئیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ غلاق شیعہ نے آپ سے غلوعیت میں بہت کی احادیث آپ کی طرف غلامنسوب کرڈ الیس جن سے دہ اپنے مذھب کورواج دینا چاہتے تھے۔اس طرح گویا ان لوگوں نے آپ کے علم کا ایک بڑا حصہ ضائع کر دیا۔لہذا اب محد ثین ان روایات کو سیح کے مانتے ہیں جو یا تو آپ کے اہل بیت سے فابت ہوں یا حضرت ابن مسعود کے تلافہ ہی سند سے منقول ہوں ۔ جیسے عبیدہ ،سلمان اور شرت کو غیرہ۔آپ کی مرویات کی اہم اسناویہ ہیں۔

هسام عن محمد بن سیر بن عن عبید ةالسمانی عن علی -بیسندی ہاورامام بخاری وغیرہ اس کے ذریعہ احادیث بیان فرماتے ہیں۔ دوسری سند ابن ابی الحسین عن ابی الطفیل عن علی ۔ پیسند بھی بھی ہے، ابن عیبینہ نے اپنی تغییر میں اس سے احادیث بیان کی ہیں۔ تنیسری سند

الزهری عن علی زین العا بدین عن ابیه الحسین عن ابیه علی ۔ بیسنداعلی درجہ کی صحیح ہے تی کہ بعض نے تو اس کومطلقا اصح الاسانید شار کیا، کیکن بیسند زیادہ مشہور نہیں ہوئی، کہ ضعفاء و کذاب راوی بعد میں امام زین العابدین کی جانب غلط و باطل روایات منسوب کرنے گئے تھے ۔

حضرت الي بن كعب

آپائی بن کعب بن تیس انساری خزرجی ہیں۔حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم فی اللہ تعالی علیہ وسلم فی کنیت ابوالمنذ راور حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ نے ابوالطفیل رکھی ۔ بیعت عقبہ اور غزو کہ بدر میں شریک رہے۔ آپ پہلے خص ہیں جنہوں نے حضور سرور عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو مدینہ منورہ آنے کی دعوت دی۔ سید ناعمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ نے آپ کوسید السلمین کالقب عطافر مایا۔ آپ کے زمانہ وصال کے بارے میں اختلاف ہے بقول اکثر آپ کا وصال خلافت فاروقی میں ہوا۔

علم فضل

آپسیدالقراء کے لقب سے مشہور تھے اور کا تبان وی میں آپ کا شار ہوتا ہے۔ حضور نی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے آپ کے بارے میں فرمایا:

ابی بن کعب صحابہ میں سب سے البی ھے قاری ہیں۔

حضرت انس بن ما لک رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالی عنہ سے فرمایا: بیشک مجھے اللہ تعالی نے تھم ویا ہے علیہ وسلم نے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالی عنہ سے فرمایا: بیشک مجھے اللہ تعالی نے تھم ویا ہے

https://ataunnabi.blogspot.com/

امام احدرضا اودعلم تعبير

14

ایک روایت میں یول ہے کہ حضرت الی سے کہا گیا: کیا آپ کواس مڑ دہ سے مرورو فرحت حاصل ہوئی: فرمایا: میں کیول نہ خوش ہوتا جبکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔"قبل بفضل الله و بر حمته فلیفر حوا"

امام طعمی حضرت امام مسروق سے روایت کرتے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی مسیقهم اجمعین میں چھ حضرات اصحاب قضاء میں شار ہوتے تھے۔

حضرت عمر فاروق، حضرت على مرتضى ، حضرت عبدالله بن مسعود ، حضرت ابى بن كعب، حضرت زيد بن ثابت، حضرت ابوموى اشعرى ،

علم تفسير ميں مقام

آپ کتاب اللہ کے ظیم عالم اور صحابہ میں سب سے زیادہ معانی قرآن کو جائے والے تھے۔ اس کی وجہ سے بیان کی جاتی ہے کہ آپ علاء یہود میں ایک بجی عالم تھے اور کتب سابقہ ساویہ کے رموز واسرار سے واقف تھے۔ ساتھ ہی آپ کا تبان وی میں بھی شار ہوتے تھے۔ لہذا اسباب نزول اور مقامات نزول کا آپ کو علم ہونا بدیہی بات تھی۔ چنا نچہ آپ کو آیات وسور کی تقدیم وتا خیراور ناسخ ومنسوخ کاعلم حاصل رہا۔ اور سے بات بھی واضح ہے کہ جب آپ کے سامنے کوئی مشکل آیت آتی ہوگی تو آپ اس کو ضرور حضور رحمت عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے دریافت کرتے ہوں گے۔ تفسیر کی روایات میں انہیں وجوہ کے پیش نظر آپ کو مکو میں صحابہ میں دریافت کرتے ہوں گے۔ تفسیر کی روایات میں انہیں وجوہ کے پیش نظر آپ کو مکو میں صحابہ میں شار کیا گیا اور آپ سے منقول سے اور حسن روایات کی تعداد کیشر ہے۔

تفیری روایات آپ کی تفییری روایات کی طرق بھی متعدد ہیں۔اصحاب جرح وتعدیل نے ان کی

چھان بین کی ہے اور موضوع روایات کومتاز کر دیا ہے۔مشہوراسنادیہ ہیں: مجھان بین کی ہے اور موضوع روایات کومتاز کر دیا ہے۔مشہوراسنادیہ ہیں:

ىپلىسند

ابو جعفر الرازی عن الربیع بن انس عن ابی العالیه عن ابی بن کعب ۔
ریسند سی ہے اور آپ سے ایک بڑا حصہ تفیر میں وارد ہے۔ اس سند میں ابن جریراور
ابن ابی حاتم بہت روایت کرتے ہیں۔ نیز امام حاکم نے متدرک اور امام احمد بن عنبل نے اپنی مند میں روایت کی ہیں۔

دوسری سند

و كيع عن سفيا ن عن عبدالله بن محمد بن عقيل عن الطفيل بن ابي بن كعب عن ابيه \_

اس سند سے منداما م احمر میں روایتیں ہیں۔ بیسند حسن ہے۔ کیونکہ عبداللہ بن محمد بن عقیل اگر چے صدوق ہیں کیونکہ عنظ وضبط میں محدثین کوکلام ہے۔

امام ترندی نے سنن میں اس کی وضاحت فرمائی اور کہا میں نے امام محمہ بخاری کو کہتے سنا کہ امام حمہ بخاری کو کہتے سنا کہ امام احمد بن خنبل ، اسلحق بن ابراہیم اور حمیدی عبداللہ بن محمد بن خلیل کی حدیث سے سند پکڑتے سنے ایم بخاری خودان کو مقارب الحدیث کہتے ہیں اور حافظ پیمی نے مجمع الزوائد میں ان کی حدیث حسن ہونے کی صراحت کی ہے۔

تفسير مين صحابه كرام كامقام

امام حاکم نے کہا: امام بخاری وامام سلم کے نزدیک صحابہ کرام میں جوشاہدوجی تھان کی تفسیر حدیث مرفوع کے حکم میں ہے۔ لیکن امام ابن صلاح اور امام نو وی وغیر حمانے کہا: کہ الی روایات جن کا تعلق شان نزول سے ہو، یا جن میں رائے اور اجتہا دکو دخل نہ ہووہ حکماً مرفوع بیں باقی سب موقوف۔

جيي حضرت جابر رضى الله تعالى عنه كافر مان:

کانت الیهو د تقول: من اتی امراً ته دبر هافی قبلها جاء الولد احول- توالدتالی نیست کریمنازل فرمائی "نساء کم حرث لکم فاتو احرثکم

انی شئتم ' انی شئتم '

ان کےعلاوہ صحابہ کرام کی تمام تفاسیر جوحضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی طرف منسوب نہوں وہ سب موقوف ہیں۔

خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ صحابی کی تفییر حدیث مرفوع کی تھم میں اس وقت ہے جبکہ وہ شان نزول سے متعلق ہو۔اور وہ تفییر جس میں رائے کو دخل نہ ہو۔البتہ جس میں قیاس اور رائے کو دخل ہو وہ صدیث موقوف ہے جب تک اس کی نبیت حضور کی جانب نہ ہو۔ نیز جس تفییر کو حکما مرفوع قرار دیا جا چکا اس کورد کرنا جا ترنہیں بلکہ فسر پرلازم ہے کہ اس کو قبول کرے۔البتہ جوموقوف ہو اس میں علما مختلف ہیں۔

ایک جماعت کے ٹرو کیے صحابہ کی تفسیر موقو ف کوقبول کرنالا زم نہیں کیونکہ اس کا رفع حضور تک ٹابت نہیں، تو وہ صحابی کا اجتہا دہوگا، اور مجہد کے لئے خطا اور صواب دونوں ممکن کہ اجتھاد کے سلسلہ میں صحابہ دوسرے مجہدین کے مثل ہیں۔

دوسری جماعت کہتی ہے: کدان کے ان اقوال کی جانب رجوع لازم ہے۔ کیونکہ اس بات کاظن موجود ہے کہ انھوں نے یہ چیزیں حضور سیدعالم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے ساعت کی ہوں۔ دوسری بات یہ ہے کہ اگر وہ اپنی رائے سے تغییر کریں تو ان کی رائے دوسروں کے مقابل زیادہ درست ہوگی کہ وہ کتاب اللہ کے زیادہ جانے والے تھے۔ کیونکہ وہ اہل لسان بھی تھے اور حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی صحبت کی بدولت معانی قرآن زیادہ بھے والے، احوال و قرآئن کے مشاہدہ فرمانے والے، علم صحح اور تام والمل سجھنے والے، بالحضوص اکا برصحابہ جیسے ائمہ اربعہ بعیدائمہ اللہ بن مسعود، ابی بن کعب، اور عبداللہ بن عباس وغیر ہم رضی اللہ تعالی تھے۔ اس مقدم اول: وہ آیات جن کی تفسیر تقل سے وارد۔ مشم اول: وہ آیات جن کی تفسیر تقل سے وارد۔ مشم اول: وہ آیات جن کی تفسیر تقل سے واردنہ ہو۔ مشم دوم: وہ آیات جن کی تفسیر تقل سے واردنہ ہو۔ مشم اول کی صورت میں تفسیریا تو حضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے منقول ہوگی یا قسم اول کی صورت میں تفسیریا تو حضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے منقول ہوگی یا قسم اول کی صورت میں تفسیریا تو حضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے منقول ہوگی یا

صحابہ وا کا برتا بعین سے ۔ تفسیر اول کے سلسلہ میں سند کی صحت وعدم سے بحث ہوگی ۔ اور تفسیر صحابہ وتا بعین میں دیکھا جائیگا کہ انھوں نے باعتبار لغت وزبان تفسیر کی ہے ، تو اس پراعتما دمیں شک نہیں ، یاباعتبار اسباب وقر ائن پھر بھی قبول کرنا ضروری ہے۔

### اس دور کی خصوصیت

اس دور میں مکمل قرآن کریم کی تفسیر نہ ہوئی۔ کیونکہ جن مقامات پر ابہام و پوشید گی تھی انہیں کی تفسیر کی ضرورت پیش آئی۔

فہم معنی قرآن میں اس دور میں اختلاف بھی کم تھا۔ اکثر و بیشتر اجمالی معنی پر اکتفا فرماتے اورتفسیری معنی کے دریے نہیں رہتے۔ لہذا"و ف اکھة واباً "جیسی آیات کے سلسلہ میں اتناہی کافی سمجھتے تھے کہ ان میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پراپنی نعمتوں کوشارفر مایا ہے۔

#### دوسرا مرحله۔

دوسرامرحلہ تابعین کا دور ہے۔اس زمانہ میں مفسرین صحابہ کے تلافدہ نے اس علم کو خوب وسعت دی۔ جس طرح بعض صحابہ اس فن میں مشہور ہوئے اس طرح بعض تابعین نے بھی خاص طور پر اس علم میں شہرت پائی۔علم تفسیر میں مباحث جلیلہ پیش فر مائے اور اپنے معاصرین و تلاندہ کے لئے پوشیدہ معنی کی خوب توضیح فرمائی۔

ان مفسرین تا بعین عظام نے قرآن کی تفییر قرآن سے بھی کی۔اورا حادیث رسول سے بھی کے۔اورا حادیث رسول سے بھی ۔اوران آثار صحابہ سے بھی جوانہوں نے تفییر قرآن کے سلسلہ میں فرمائے تھے۔ساتھ بی اہل کتاب کی کتب ساویہ سے بھی مدد لی۔اور پھراپنے اجتہا دواستنباط اور نظر و فکر سے بھی کام لیا تفییر کی کتابوں میں تا بعین عظام کے ایسے اقوال کثیر تعداد میں موجود ہیں جوانھوں نے اپنی رائے اوراجتہا دسے بیان فرمائے۔ لیکن یہ انہیں مقامات پر جہاں اول الذکر امور یعنی حدیث رسول اور آثار صحابہ ان کو نیل سکے۔

آپ پڑھ چکے کہ احادیث وآٹارسے قرآن کریم کی کمل تفییر معرض وجود میں نہیں آئی تھی ،لیکن جیسے جیسے زمانہ گزرتا گیا مزید آیات کی تفییر کی ضرورت پیش آتی رہی حتیٰ کہ تا بعین https://ataunnabi.blogspot.com/

امام احدرضا اور علم تغییر

عظام نے اس کام کو کمل فرمادیا۔

اس کام کی تکیل کے لئے خاص طور پر حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن مسعود، اور حضرت اللہ عن کا مسعود، اور حضرت ابی بن کعب کے تلافہ ہفتے حصد لیا۔ ان تینوں حضرات کے خواان کرم سے فیض پانے والے حضرات کا اجمالی تعارف کچھاس طرح ہے جنہوں نے تین مشہور مدارس سے علم تغییر حاصل کیا۔

مكه مكرمه مين علم تفسير كامدرسه

حضرت عبدالله بن عباس نے مکہ کرمہ میں علم تغییر کا مدرسہ قائم فرمایا۔ آپ اپنے تلافہ ہے کے لئے قرآن کی تغییر بیان فرماتے اور مشکل معنی کی وضاحت کرتے۔ ان کے تلافہ ایسی تابعین اپنے اساتذہ کے اقوال کی توجیہات کرتے اور بعد والوں کے لئے ان آٹارکوروایت فرماتے۔ آپ کے تلافہ میں مکہ کرمہ کے اس مدرسہ سے جن حضرات کو خاص شہرت ملی وہ یہ ہیں فرماتے۔ آپ کے تلافہ میں مکہ کرمہ کے اس مدرسہ سے جن حضرات کو خاص شہرت ملی وہ یہ ہیں سعید بن جبیر مجاھد بن جر عکرمہ ولی ابن عباس حلاوس بن کیسان بمانی ۔ عطابن ابی رباح۔ رضی اللہ تعالی عنہ م۔

بیتمام حضرات موالی ہے تعلق رکھنے والے نفوس فقر سیہ تھے، ان میں بھی سب روایت و درایت میں یکسال نہیں تھے بلکہ مختلف المراتب۔

چنانچه مخضر اُہرایک کافن تفسیر میں مقام ومر تبداور ان کی روایات پراعتا و کی حیثیت ملاحظہ فر مائیں۔

### حضرت سعيدبن جبير

آ پکی کنیت ابوعبداللہ یا ابوٹھ ہے۔ سعید بن جبیر بن هشام اسدی والبی ہیں۔ آپ جبٹی نزاد تھے، رنگ سیاہ کیکن روثن خسائل کے حامل تھے۔ ائمہ صحابہ کی ایک جماعت سے آپ نے ساعت ماریث کی اور حضرت ابن عباس اور حضرت ابن مسعود سے بالعموم ردایت کرتے ہیں۔

مقام ومرتبه

آپکا شارا کابرتا بعین میں ہوتا ہے۔اورتفیر وحدیث وفقہ میں امامت کے درجہ پر فائز تھے۔حضرت ابن عباس سے کلم قرات حاصل کیا اورتفیر کی ساعت کی۔آپ کی اکثر روایات انہیں سے ہیں، آپ نے صحابہ کرام کی قرات ثابتہ کو محفوظ فر مالیا تھا۔ چنا نچے اسمعیل بن عبد الملک سے روایت ہے کہ حضرت سعید ماہ رمضان میں ہماری امامت فرماتے تو ایک شب ابن مسعود کی قرات کرتے، اور ایک رات زید بن ثابت کی، اور پھر کسی دوسری قرات پر پڑھتے۔ای طرح یہ سلسلہ حاری رہتا۔

بلاشبہاس ہے آپ کی معانی قر آن اور اس کے رموز واسرار سے واقفیت اور مہارت تامہ کا انداز ہ ہوتا ہے۔ ان تمام چیزوں کے باوجود آپ تفییر بالرائے سے کمل اجتناب فرماتے۔ آپ تابعین کے عالم تھے۔

خصیف کہتے ہیں: تا بعین میں سعید ابن میتب مسائل طلاق کے عالم تھے، اور عطا مسائل حج کے، طاؤس علم حلال وحرام میں مہارت رکھتے تھے اور مجاھد علم تفسیر میں ۔ کیکن سعید بن جبیران سب کے جامع تھے۔

یمی وجہ ہے کہ حضرت ابن عباس آپ کے علم پراعتاد فرماتے اور کوئی استفتالے کر آتا تو آکیے یاس بھیج دیتے تھے۔

ابل کوفہ جب آپ کے پاس کوئی سوال لے کرآتے تو آپ فرماتے: کیا تمہارے پاس ابن ام دھم یعنی سعید نہیں ہے۔

عمرو بن میمون اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ سعید ابن جبیر کے انقال کے زمانے میں روئے زمیں پر ہرایک آپ کے علم کامختاج تھا۔

علمائے جرح وتعدیل آپ کی توثیل کرتے ہیں۔ ابوالقاسم طبر انی نے کہا: آپ ثفتہ جمتہ اور امام اسلمین ہیں۔ ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا، اور کہا آپ فاضل متی ہیں، ائمہ محدثین میں اصحاب ستہ آپ کی جلالت شان پر متفق ہیں۔

جاج بن پوسف ظالم حکمرال نے آپ کومجوں اور بے دست و پاکر کے شہید کیا۔ آپ کی شہادت ۹۵ هجری ۴۹ سال کی عمر میں ہوئی۔ شہادت سے پہلے آپ کا طویل مناظرہ حجاج ہے ہوا جوقوت ایمانی اور ثبات قلبی پر دال ہے۔ فرضی اللہ تعالی عند و ارضاہ عنا۔

# حضرت مجامد بن جبر

آپ کی کنیت ابوالحجاج ہے ،مجاهد بن جر کمی مقری مفسر ہیں ۔ولاء کے اعتبار سے مخزومی کہ سائب بن ابی سائب کے آزاد کردہ ہیں ۔علاء اعلام سے ہیں۔۲۱ ہجری میں ولا دت اور وصال ۱۰ ہجری مکہ کرمہ میں حالت سجدہ میں ہوا۔

مقام ومرتبيه

آپ کی تفیری روایات حفرت ابن عباس سے اگر چیلی ہیں لیکن آپ اصحاب ابن عباس میں اوثق شار ہوتے ہیں ، اس کے امام شافعی اور امام بخاری وغیر همانے آپ کی روایات پر اعتاد کیا۔ امام بخاری اپنی سیح جامع میں بہت روایتی آپ سے ذکر کرتے ہیں جو آپ کی فقاہت وعد الت کا بین ثبوت ہیں۔

فضل بن میمون کہتے ہیں: میں نے خود امام مجاہد کو کہتے سنا کہ میں نے حضرت ابن عباس سے قرآن کریم ازاول تا آخر تمیں مرتبہ پڑھااور تمین مرتبہ تواں انداز سے پڑھا کہ ہرآیت پرد کتااور پوچھتا ہے آبیت کس سلسلے میں نازل ہوئی اور کیوں نازل ہوئی۔

ابن افی ملیکہ سے روایت ہے کہ میں نے اما مجاہد کودیکھا کہ آپ حضرت ابن عباس سے تغییر قرآن پوچھتے جاتے اور لکھتے جاتے حتی کہ پورے قرآن کی تغییر ای طرح لکھی۔ قاوہ اور مصعب کہتے ہیں: کہ مجاھد علم تغییر میں اعلم تا بعین تھے۔

ابن سعدنے آپ کو ثقة فقیہ عالم اور کیٹر الحدیث کہا۔ ابن حبان نے فقیہ تقی عابد مقن قرار دیا۔ سغیاں قوری فرماتے ہیں: جب ہمیں مجاحد سے تغییر مل جائے تو کافی ہے۔

آپ کا حافظ نہا بت ہی قوی تھا، آپ خود فرماتے ہیں کہ مجھ سے ابن عمر نے کہا: مجھے اس کی تمنا ہے کہنا فع تمہارے حافظ کا حافظ ہوجائے۔

امام ذهمی کہتے ہیں: آپ کی امامت پرامت کا اجماع ہے اور آپ کی روایات قابل احتجاج ہیں ۔امحاب محاح ستہ نے بالا تفاق آپ کی روایات لی ہیں۔علائے ناقدین کی سے شہادتیں آپ کے علم تفسیر میں مقام رفع کو واضح کرتی ہیں۔

بغض اہل علم نے آپ پر ہایں معنی تقید بھی کی ہے کہ آپ بعض اوقات اہل کتاب کی طرف رجوع کرتے تھے، تو اس کا جواب ہے ہے کہ آپ نے انہیں مواقع پر اہل کتاب کے اقوال لئے جہاں اہل کتاب کے اقوال سے تفسیر جائز ہے۔

بہر حال آپ کی عدالت وصدافت مسلم چیز ہے اور آپ ایسے استاد کے شاگر در شید ہیں جنہوں نے اہل کتاب سے اخذ تفسیر کی شرعی مخالفت کی ۔ البتہ احادیث رسول سے جن چیز وں میں اہل کتاب کے اقوال کوسند بنایا جاسکتا ہے ان سے استناد کوئی معیوب چیز ہیں۔

# حضرت عكرمه مولى ابن عباس

آ کی کنیت ابوعبداللہ ہے۔ عکرمہ بربری مدنی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس کے غلام، آپ قبیلہ تھا ، اپنے مولی حضرت ابن غلام، آپ قبیلہ تھا ، اپنے مولی حضرت ابن عباس، حضرت علی مرتضی ، اور ابو ہریرہ وغیر ہم صحابہ سے روایت کرتے ہیں،

علاء آپ کی توثیق میں مختلف ہیں۔ جن حضرات نے آپ کی توثین ہیں کی ہے وہ کہتے ہیں آپ علم کے سلسلہ میں جری تھے اور کہتے تھے کہ میں قرآن کے تمام علوم کا عارف ہوں، بلکہ بعض لوگ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ آپ نے بعض روایتیں حضرت ابن عباس کی طرف جھوٹ منسوب کی ہیں۔ آپ بریجی الزام ہے کہ آپ خوارج کے بیروکار تھے۔

ابن جرتہذیب میں عربن مرہ نے آن کی ابن میتب سے قرآن کی آب جرتہذیب میں عربن مرہ سے قرآن کی آب کا مطلب پوچھاتو آپ نے بطور طنزیہ فرمایا مجھے سے مت پوچھو بلکہ ان سے پوچھوجو یہ بجھتے ہیں کہ میں قرآن کے تمام علوم جانتا ہوں یعنی عکر مہ ہے۔

طاؤس ابن كيمان كتب بين: اگر عكرمه الله سے دُرتے اور اپنی مرویات میں احتیاط سے کام ليتے تو ان كی طرف ایك جم غفیر حصول علم كے لئے آتا۔

یکی بکاء نے کہا: ابن عمر ہے لوگوں نے سنا کہ وہ اپنے غلام وشاگر ونافع سے فرماتے کہا اللہ سے ڈرنا اور میری طرف اس طرح جھوٹ منسوب نہ کرنا جیسا کہ عکر مہنے ابن عباس کے طرف کیا۔

ابن سعد نے روایت کی کہ علی بن عبد اللہ ابن عباس انہیں بیت الخلا کے دروازہ پر باندھ کر سزادیتے اور کہتے یہ میرے باپ کی جانب جھوٹ منسوب کرتا ہے۔

بندھ کر سزادیتے اور کہتے یہ میر کے باپ کی جانب جھوٹ منسوب کرتا ہے۔

بعض لوگ یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ معاصرین میں عکر مدکا کوئی مقام نہیں ، بہی وجہ ہے کہ ان کا اور کثیر شاعر کا ایک ہی دن انتقال ہوا تو کثیر شاعر کے جنازہ میں جم غفیر تھا اور ان کے جنازہ میں کوئی نہیں۔

جنازہ میں کوئی نہیں۔

# الزامات كاجائزه

یتمام روایتی جوآب کے مطاعن پردال ہیں سب باطل ومردود ہیں۔
حضرت عکر مہ چونکہ حضرت ابن عماس کے سفر وحضر میں ساتھ رہتے تھے اور خدمت
انجام دیتے تھے لہذا ابن عباس سے کثیر الروایہ ہوناطبعی امر تھا۔ لہذا کثر ت روایت کی بنیا د پر یہ
نہیں کہا جاسکتا کہ آپ نے ابن عباس کی جانب بہت روایتیں جھوٹ منسوب کر دیں۔ بیالزام تو
حضور کی نسبت سے حضرت ابوھریرہ پر بھی لوگوں نے لگایا لیکن آپ نے پرزورالفاظ میں تر دید کی
اور وجہ وہی بیان کی کہ میں حضور کی خدمت میں کثر ت سے حاضر رہا لہذا میری روایتیں زیادہ
ہوئیں۔

حضرے جمادابن زید حضرت ایوب سے روایت کرتے ہیں کہ عکر مہ کہتے ہیں: لوگ میری پیٹے پیچے میری تکذیب کرتے ہیں سامنے کیوں نہیں کرتے ،سامنے کیوں نہیں کرتے ،سامنے کی تقانی کہ عثان ابن علیم نے بیال کیا کہ میں ابوامامہ بن سحل بن حنیف کے ساتھ بیٹا تھا کہ عکر مہ آئے اور فرمایا: اے ابوامامہ اللہ کو سمیح وبصیر جان کر کہو کہ آپ نے حضرت عبداللہ ابن عباس کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ عکر مہ میری طرف منسوب کر کے جوروایت بیان کریں اس کی تقدیق کروکہ وہ میری طرف جموٹ منسوب نہیں کرتا۔ ابوامامہ نے بین کرفرمایا: ہاں۔

یےروایت ان لوگوں پر کھلار دہے جو آپ پر کذب کا بہتاں لگاتے ہیں۔اور وہ روایت کہ حضرت ابن عباس کے صاحبزا دیے لی آپ کو سزا دیتے اور کہتے یہ میرے باپ پر جموٹ بائدھتا ہے۔اس کہ حقیقت یہ ہے کہ مردودو باطل ہے۔

تہذیب بیں ہے کہ حضرت ابن عباس کا وصال ہوا۔ تو آپ غلام تھے۔لہذا آیک موقع پر ابن عباس کے انہیں صاحبز اد ہے علی نے آپ کو چار ہزار دینار کے وض خالد بن بزید بن معاویہ کے ہاتھ فروخت کردیا، جب یہ خبر عکر مہکو پہو نجی تو آپ نے حاضر ہوکرا ہے آ قاعلی سے کہا: آپ کے لئے یہ اچھانہیں کے اپنے والد کاعلم چار ہزار دینا رمیں بچے ڈالیں۔ یہ سکر مشتری سے آپ کو واپس لے کر آزاد کردیا۔

حضرت ابن عمر کی روایت بھی بکاء کے حوالہ سے جوگز ری اس کی حقیقت میہ ہے کہ کھی بکاء متر وک الحدیث ہے۔ کیا ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ مجروح کی روایت سے عادل وضابط کو مجروح قرار دیا جاسکے۔

ابرہی وہ بات کے کثیر شاعر کے جناز ہ میں جم غفیرتھااور آپ کے جناز ہ میں کوئی نہیں ۔ تو بیروایت ٹابت نہیں کیونکہ اس کا نہیں ۔ تو بیروایت ٹابت نہیں کیونکہ اس کا ناقل مجہول ہے۔ اورخوارج کی طرف میلان والی روایت کا حال بھی یہی ہے۔

مقام ومرتنبه

مروزی کہتے ہیں کہ میں نے اما م احمد بن صنبل سے کہا کہ کیا عکر مہ کی حدیث قابل احتجاج ہے؟ فرمایا: ہاں، اس سے احتجاج درست ہے۔

امام ابن معین کہتے ہیں: جبتم عکر مداور جماد بن مسلم کے بارے میں کی کو پچھ کہتے سنوتو سمجھو کے اس کے اسلام میں شبہ ہے۔

امام علی نے کہا: وہ کی تابعی ثقہ ہیں خارجی ہونے کی نسبت جوان کی طرف کی جاتی ہے وہ اس سے بری ہیں۔

امام بخاری فرماتے ہیں: ہارے تمام اصحاب عکرمہ کی روایات سے احتجاج کرتے

میں۔امامنسائی نے آپ کو ثقة قرار دیا اور اپنی سنن میں آپ سے تخر سے کی۔

اس طرح آپ کی رویات امام بخاری ،امام مسلم ،امام ابوداؤ دیے بھی ذکر کی ہیں۔امام مروزی کہتے ہیں کہ عمو ما محدثین کا آپ کی مرویات سے احتجاج کرنے پر اجماع ہے۔ اور ہارے زمانے کے محدثین بھی اس پر شفق ہیں۔ جیسے امام احمد بن صبل ، امام اسحاق بن راهويه، امام يحيى بن معين وغير جم كہتے ہيں: ميں نے اسحاق بن راھويدے آپ كى حديث سے احتجاج کے بارے میں بوجھا تو فرمایا :عکرمہ ہمارے نزدیک امام الدنیا ہیں اور میرے سوال ےان کوتعجب ہوا۔

کیاان ائم مدیث کے حضرت عکرمہ کے سلسلہ میں توشقی کلمات ہوتے ہوئے کی شبہ کی مخبائش رہ جاتی ہے۔ لہذاحق یہ ہی ہے کہ آپ جلیل القدر تا بعی ہیں اور آپ کی ثقابت و عدالت،اوردين وديانت ائمه كردميان مسلم بير\_

علم تفسير ميں مقام

آپ کوعلم وفضل کے میدان میں عظیم مقام حاصل تھا بالخصوص فن تفسیر میں پدطوالی ر کھتے تھے،علاء نے اس امر کی بھی شہادت دی ہے۔

ابن حبان کہتے ہیں: ہم عصر علماء میں فقہ دتفسیر میں اعلم ہتھے۔

عمر بن دینارنے فرمایا: جابر بن زیدسے چندمسائل کسی نے یو چھے تو آپ نے عکر مہ ہے معلوم کئے اور فرمایا: بینکرمہ مولی ابن عباس ہیں، بیلم کاسمندر ہیں ان سے بوچھا کرو۔ امام تعمى فرماتے تھے: كتاب الله كازياده علم ركھنے والوں ميں عكرمه كےعلاوہ كوئى باقى

ندربار

حبیب بن ثابت نے کہا: میرے یاس یا نچ حضرات صاحبان علم وفضل جمع ہوئے، یعنی طاؤس، مجاهد ، سعید ، عکرمه ، عطاء ، ان میں مجاهد وسعید دونو س عکرمه برکوئی آیت پیش کرنے اوراس كى تغيير يو چھتے توآپ فوران كا جواب ديتے۔ جب ان كے سوالاً ت ختم ہو كئے تو خو د فرما نے ملکاس آیت کا شان زول بیے اور اس آیت کابید

امام احمد رضا اورعلم تغییر

منی بن ایوب مصری کہتے ہیں: مجھ سے ابن جرتے نے پوچھا، کیاتم نے عکر مدکی رویات تکھیں، میں نے کہانہیں، تو فر مایا: تم نے دوتہائی علم ضائع کر دیا۔ آپ کا وصال بھی ۱۰۱ھ میں ہوا۔

حضرت طاؤس بن كيسان يمانى

آپ کی کنیت ابوعبد الرحمٰن طاوئس بن کیسان یمانی محمر ی جندی ہیں بھیر بن ریسان یا ہمدان کے غلام تھے۔

عبادلهار بعدوغیرہم سے روایت کرتے ہیں۔خود فرماتے ہیں: میں پچاس صحابہ کی مجلس میں بیٹھا۔

آپ عالم منفق تصاور کیاب اللہ کے معانی کے عالم ، صحابہ میں خاص طور پر آپ نے حضرت ابن عباس سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ آپ نہایت ہی منفی و پر ہیز گا راور امین تھے۔ حتی کے حضرت ابن عباس نے آپ کی نضیلت کی گوائی دی اور فرمایا:

میں جھتا ہوں کے طاؤس اہل جنت سے ہیں۔ عمر و بن دینارنے کہا: میں نے طاؤس جیسائسی کو نہ دیکھا۔

ابن معین نے آپ کو ثقة فرمایا۔ ابن حبان نے آپ کوعا بداور ساوات تا بعین میں شار کیا آپ متجاب الدعوات تھے، چالیس جج کئے۔ اصحاب صحاح ستہ آپ سے تخریخ کرتے ہیں۔ امام ذھی کہتے ہیں: آپ شیوخ اہل یمن سے تھے، بہت جج کئے اور مکہ بی نہیں ۲۰اھ میں وصال ہوا۔

حضرت عطاابن ابي رباح

آپ کی کنیت ابو محمد ہے۔عطابی ابی رہاح کی قرشی ہیں۔ بعنی خاندان قریش میں کسی کے خلام تھے۔ 21 ھیں ولادت ہوئی اور ۱۳ اھیں وصال ہوا۔ حضرت ابن عہاس ، ابن عمر ، اور ابن عمر و بن عاص وغیر ہم سے روایت کرتے

ہیں۔خود فرماتے تنے کہ میں نے دوسوصحابہ کرام کا زمانہ پایا۔آپ ثفتہ فقیہ عالم اور عظیم محدث تنے كه مرمه مين آب يرعلم فتوى منتهى موار

حضرت ابن عباس نے اہل مکہ سے فر مایا:

تم لوگ میرے یاس فتوی یو چھنے آتے ہو حالا نکہتم میں عطاموجود ہیں۔

امام اعظم ابوحنیفه فرماتے ہیں: میں نے جن حضرات سے ملاقات کی ان میں حضرت عطاسےافضل اور جابر جعفی سے زیادہ جھوٹاکسی کونہیں دیکھا۔

امام اوزاعی نے فرمایا: جس دن عطا کا وصال ہوااس دن وہ لوگوں میں سب سے زیادہ

سلم بن كهل كم ين جنهول في اليالم سالله كي رضاحًا بي ميس في السينين اشخاص کےعلاوہ کسی کونہ دیکھا، لینی عطا، مجاہد، طاؤس۔

ابن حبان فرماتے ہیں: آپ ساوات تابعین میں سے ہیں اور فقیہ عالم فاضل مقی۔ اصحاب ستہ نے آپ سے خرت کی۔ مدیب شمنورہ میں علم تفسیر کا مدرسہ

حضرت اُبی بن کعب نے مدینه منوره میں اس علم کی آبیاری کی اور علم تفسیر کو بروان چ هایا - مدینه منوره میں اگر چه صحابه کرام بری تعداد میں موجود تھے لیکن آپ کواس میدان میں نمایاں شہرت حاصل ہونے کی وجہ سے زیادہ لوگ آپ کی جانب رجوع کرتے جس کی وجہ سے آپ مرکز توجه بن گئے۔آپ کے تلامذہ میں مندرجہ ذیل حضرات نے شہرت حاصل کی۔ ابوالعاليه محمر بن كعب القرظي \_ زيد بن اسلم

حضرت ابوالعاليه

آپ کی بیکنیت ہے۔ رفع بن مہران ریاحی ہیں اور غلام تھے۔ جاہلیت کا زمانہ پایا لیکن حضورسید عالم سلی الله تعالی علیه وسلم کے وصال کے دوسال بعد اسلام لائے۔ حضرت علی ابن مسعود، ابن عباس، ابن عمر ادر الی بن کعب وغیر ہم سے روایت کرتے ہیں۔ ثقات تابعین میں مشہور مفسر قرآن ہیں۔

ابن معین ، ابوزر عداور ابوحاتم آپ کو ثقه کہتے ہیں۔ لا لکائی نے آپ کی ثقابت پر اجماع نقل کیا ہے۔ اجماع نقل کیا ہے۔

امام مجلی نے تا بعی ثقه کہا۔اورا کابر تا بعین میں شار کیا۔آپ قر آن کریم حفظ کرتے اوراچھی طرح پڑھتے۔

قاوہ نے بیان کیا کہ آپ فر ماتے تھے: میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے وصال کے دس سال بعد قر آن کریم پڑھا۔ نیز فر مایا: میں نے امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق کے زمانہ میں تین مرتبہ قر آن کریم پڑھا۔

ابن ابی داؤد کتے ہیں صحابہ کے بعد علم قرائت میں آپ کا ٹانی نہیں تھا۔ حضرت ابی بن کعب سے ایک نیز تفسیر آپ کی سند ہے منقول ہے اور بیسنداس طرح میں۔ ابو جعفر الرازی عن الربیع بن انس عن ابی العالیہ عن ابی۔

یں سے قبل یہ بتایا جاچکا ہے کہ بیسندیجے ہے اور اس نسخہ اور سند سے ابن جریروابن ابی حاتم خوب روایت لیتے ہیں۔

امام حاکم نے متدرک اور امام احمد نے مندمیں بھی اس سندسے تخریج کی ہے۔ " آپ کا وصال ۹۰ ھرمیں ہوا۔

## حضرت محمر بن كعب القرظي

آپ کی کنیت ابو حمزہ یا ابوعبد اللہ ہے۔ محمد بن کعب بن سلیم بن اسد قرظی مدنی ہیں۔ قبیلہ اوس کے حلیف تھے۔ حضرت علی۔ ابن مسعود۔ ابن عباس وغیر ہم سے روایت کرتے ہیں۔ اور حضرت ابی بن کعب سے بالواسطہ روایت لیتے ہیں ؟

ثقابت،عدالت اورتقوی میں مشہور تھے۔عظیم محدث ومفسر کی حیثیت سے متعارف ، ابن سعد نے آپ کو ثقة عالم مقی اور عظیم محدث مانا۔ المام احد د ضاا و د کلم تغییر

ام علی نے دنی تا بعی اور مردصالح اور عالم قرآن کہا۔ ابن عون نے کہا: میں نے ان سے زیادہ عظیم مفسر کسی کو خدد یکھا۔ ابن حبان نے افاضل مدینہ میں شار کیا اور عالم فقیہ کہا۔ آپ کے وصال کا حادثہ یوں بیان کیا جاتا ہے کہ آپ ایک مسجد میں درس و قدریس میں مشغول تھے کہ اچا تک حجست گرگئی اور آپ مع ساتھیوں کے شہید ہو گئے۔ یہ ۱۱۸ اھ کا واقعہ ہے۔

حضرت زيدبن اسلم

آپ کی کنیت ابواسامہ یا ابوعبداللہ ہے۔ زید بن اسلم عدوی مدنی ہیں اور فقیہ ومفسر سے
مشہور ہیں۔ امیر المونین حضرت عمر فاروق کے غلام تھے اور تا بعین میں شار ہوتے تھے۔
امام احمد ، امام ابوز رعہ ، ابوحاتم ، اور امام نسائی نے آپ کو ثقہ فرمایا۔
ان چار ائمہ حدیث کی شہادت کے بعد آپ کی عدالت و ثقابت پر مزید کسی دلیل کی
ان حاجت نہیں۔ اصحاب ستر آپ سے تخری احادیث کرتے ہیں ،

آپائے علم وضل کے اعتبار سے معاصرین میں مشہور تھے، بہت سے حضرات آپ کی مجلس میں بیٹھتے اور علم نافع حاصل کرتے۔ حضرت علی بن حسین امام زین العابدین اپی خاندانی مجالس علمیہ چھوڑ کر آپ کی مجلس میں آتے۔ایک مرتبہ نافع بن زبیر ہن مطعم نے کہا آپ اپی قومی درسگاہ چھوڑ کر حضرت عمر کے ایک غلام کی مجلس میں آکر بیٹھتے ہیں۔ اس پر امام زین العابدین نے فرمایا:

آ دمي کواپنے دين کا جہاں نفع ملتا ہے وہيں جا تا ہے۔

آپتفیر بالرائے میں مشہور ہوئے اور اسمیں آپ کوئی حرج نہیں جانتے تھے۔ چونکہ محابہ دتا بعین کے تفیر بالرائے کے سلسلہ میں دوگر وہ تھے۔ لہذا آپ کا تعلق مجوزین کی جماعت سے تعا۔ خاص بات بیہ کہ آپ کی بدعت کورواج دینے والے نہیں تھے۔ کہ جس کی طرف اپنی تفیر سے بلاتے۔ لہذا تفییر بالرائے میں مجھ حرج نہیں۔اور تفییر بالرائے کن قیود کے ساتھ جا نزہے۔ گذشتہ اوراق میں آپ پڑھ ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

آپ ہے عبدالرحمٰن بن زیداورامام مالک نے علم تغییر حاصل کیا۔ آپ کا وصال ۱۳۶ ھیں ہوا۔

عراق میں علم تفسیر کا مدرسه

عراق میں تفییر کا مدرسہ اس وقت قائم ہوا جب حضرت عبداللہ بن مسعود و ہال تشریف لے گئے ،اگر چہ و ہال دوسر ہے صحابہ بھی تشریف لے گئے تھے لیکن اولیت کا سہرا آپ کے سر ہے ۔ آپ کو امیر المونین حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت عمار بن یا سر کے ساتھ معلم ووزیر بنا کر بھیجا تھا۔ حضرت عمار کوفہ آپ کی خدمت میں حصول علم کے لیے عاضر ہوتے رہے۔

اہل عراق آگے چل کر اہل رائے ہے مشہور ہوئے۔ اس کا مطلب بیتھا کہ ان کو جہاں قرآنی آیات اور احادیث کریمہ کسی مسئلہ بین نہیں ملیں تو انہوں نے اجتہا دوقیاس سے مسائل کا استنباط کیا۔ دراصل اس کی بنیا دحضرت عبداللہ بن مسعود نے رکھی۔ اور پھر آپ بتی سے اہل عراق نے بیطریقہ حاصل کیا۔ اس طرح تفییر قرآن میں بھی رائے اور قیاس سے کام لیا جانے لگا۔ اور مسائل خلافیہ شرعیہ کا استنباط اسی انداز سے ہوا۔ علم تفییر میں بہت سے تا بعین عراق نے اعلی مقام حاصل کیا۔ لیکن ان میں جن حضرات کوشہرت حاصل ہوئی وہ مندرجہ ذیل ہیں۔

علقمہ بن قیس،مسروق،اسود بن یزید،مرہ ہدانی ، عامر شعبی ،حسن بصری، قادہ بن دعابیسدوی۔

حضرت علقمه بن قبيس

آپ علقمہ بن قیس بن عبد بن ما لکنخعی کوفی ہیں۔حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیات مبار کہ میں ولا دت ہوئی۔حضرت عمر فاروق ،حضرت علی مرتضی اور حضرت عبداللہ بن مسعود و فیر ہم سے روایت کرتے ہیں۔

آپ حضرت ابن مسعود کے مشہور تلائدہ میں شار ہوتے ہیں اور آپ کے علم کے سب

سے بڑے عالم تھے۔

عثان بن سعید کہتے ہیں : میں نے ابن معین سے کہا : آپ کے نزدیک علقمہ زیادہ پندیدہ ہیں یاعبیدہ ۔ تو آپ نے کی کوتر جے نہیں دی۔

چرعثان نے خود ہی کہا۔ دونوں تقدیس اور علقم اعلم تھے۔

ابوٹنی کہتے ہیں: کوئی اگر حضرت ابن مسعود کا دیدار نہ کر سکا اور علقمہ ہے شرف ملاقات اس نے حاصل کرلیا تو بیاس کے لئے کافی ہے۔ کہ علقمہ چال ڈھال میں حضرت ابن مسعود ہے بہت مشابہ تھے۔

داؤدین ابوہند کہتے ہیں: میں نے امام شعبہ سے کہا: مجھے حضرت ابن مسعود کے تلامذہ میں کئی نشاندہی سیجئے ۔ فرمایا: علقہ سب سے زیادہ منظور نظر تھے۔

عبدبن یزید کہتے ہیں: حضرت ابن مسعود نے خود فر مایا: علقمہ میری قر اُت اور میرے علم کے وارث اور حامل ہیں۔

ابراہیم نخی فرماتے ہیں : حضرت ابن مسعود کے تلامذہ جولوگوں کوقر آن وحدیث کی تعلیم دیتے تھے چھے حضرات تھے۔اور پھرعلقمہ کا نام سب سے پہلے ذکر فرمایا۔

امام احمدنے آپ کواہل خیراور صلاح میں شارفر مایا۔

مرہ بمدانی نے علمائے ربانیین میں داخل مانا۔

خلاصہ یہ کہ ورع واحتیاط وصلاح وفلاح میں آپ کا پایا بلند تھا۔اصحاب ستہ نے آپ سے تخر تج احادیث کی۔

۲۱ هیس آپ کا وصال ہوا۔وقت وصال ۹۰ سال عمر مبارک تھی۔

### حضرت مسروق

آپ کی کنیت ابوعا کشہ ہے۔ مسروق بن اجدع بن مالک بن امیہ ہمدانی کو فی بیں ، عابد کے لقب سے مشہور تھے۔ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق نے آپ کا نام بوچھا تو آپ نے جواب دیا، میرانام مسروق بن اجدع ہے۔ فاروق اعظم نے فرمایا: اجدع شیطان کو کہتے ہیں۔ تم

مسروق بن عبدالرحمٰن ہو۔

آپ خلفائے اربعہ، ابن مسعود اور ائی بن کعب وغیر ہم سے روایت کرتے ہیں۔ حضرت ابن مسعود کے اعظم تلا فدہ میں تھے۔ اپنے علم اور تقوی اور عدالت میں مشہور ہوئے ،شریح قاضی کوفہ مشکل مسائل میں آپ سے مشورہ کرتے۔

مالک بن مغول کہتے ہیں: میں نے ابوسفر کو بار ہا کہتے سنا کہ ہمدانی عور توں نے مسروق جیبانہیں جنا۔

امام على نے فرمایا: میں نے مسروق جیسا طالب علم نہیں دیکھا۔

ابن مدنی کہتے ہیں:حضرت ابن مسعود کے تلافدہ میں سب سے پہلے شاگردآ بہیں،

حضرت مسروق خودفر ماتے ہیں: میں صحابہ کرام کی مجلس میں بیٹھا۔ میں نے ان کودریا

کے مثل پایااییا دریا جو بھی ایک شخص کوسیراب کرتا ہے اور بھی دوکواور بھی دس کواور بھی سوکوحی کہ

اگرتمام اہل زمیں بھی اس کے پاس جائیں توسب سیراب ہوجائیں۔

ثقہ ہیں اور ان جیسی عظیم المرتبت شخصیت کے بارے میں نہیں یو چھا جاتا کے بدکیے

بير-

ابن سعید نے ان کی احادیث کوصالح الاحتجاج ہتایا اوران کو ثقہ کہا۔

ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا۔

اصحاب صحاح ستہ نے آپ سے تخ تن احادیث کی۔ ابواسحاق سے اہام شعبہ روایت کرتے ہیں کہ حضرت مسروق نے ایک مرتبہ جج کیا تو سجدہ کے علاوہ بھی نہیں سوئے۔ آپ کا دصال ۲۳ ھیں ہوا۔

#### حضرت اسودبن يزيد

آپ کی کنیت ابوعبد الرحمٰن ہے۔ اسود بن یزید بن قیس نخعی ہیں۔ اکا برتا بعین سے ہیں اور حضرت ابن مسعود کے ارشد تلافدہ میں گئے جاتے ہیں۔

حضرت صدیق اکبر، فارورق اعظم ،علی مرتضی ، حذیفه اور بلال وغیر ہم سے روایت کرتے ہیں۔آپ ثقه اور صالح تھے اور کتاب اللہ کے قطیم عالم ۔امام احمد بن صنبل نے آپ کو ثقته کہتا ہیں۔ کہا اور اہل خیر میں شار کیا۔ بحی بن معین ثقه کہتے ہیں۔

ابن معید ثفتہ کہتے اور آپکی مرویات کوصالے الاحتجاج قرار دیتے۔ علم کہتے کہ آپ صائم الد ہررہتے۔ حتی کہ کٹرت صوم کی باعث آپ کی ایک آٹھ جاتی رہی۔

امام مختی نے حضرت ابن مسعود کے تلامذہ میں مندا فتاء کی زینت قرار دیا۔ این حمان نے اقتاری میں تک کون کی فقیر قریب رہیں ہے ۔۔۔ نہیں

ابن حبان نے نقات میں آپ کوزاہد وفقیہ قرار دیا۔اصحاب صحاح ستہنے آپ ہے کی تھیں کا بیمر میں میں میں ا

تخریج کی۔آپکاوصال مکھیں ہوا۔

بيں۔

## حضرت مره بمداني

آپ کی کنیت ابواسمعیل ہے۔مرہ بن شراحیل ہمدانی کوفی ہیں۔عابد،مرہ طیب،اور مرۃ خیر کے لقب سے ملقب تھے۔ بیالقاب آپ کوعبادت میں انہاک اور غایت تقوی کے سبب دیئے گئے تھے۔

حضرت صدیق اکبر، فاروق اعظم ،علی مرتضی ،ابن مسعود وغیر ہم سے روایت کرتے

آپ سے امام عامر معنی اور دیگر ساتھیوں نے روایت کی ہے۔ امام ابن معین اور امام عجل آپ کی توصیف کرتے ہیں۔اصحاب ستہ نے آپ سے روایت کی۔

مارث فنوی کہتے ہیں:آپ اس کثرت سے بحدہ ریز رہتے۔ کمٹی کے گہرے اور واضح نشانات چرہ سے ظاہر ہوتے تھے۔ ہردن چھسور کعت نماز ادا کرتے تھے۔ ۲ے میں

وصال ہوا۔

# حضرت عامرهعي

آپ کی کنیت ابو عمر د ہے۔ عامر بن شراحبیل فعمی حمیری کوفی اور جلیل القدر تا بعی ہیں، کوفہ کے قاضی رہے۔

مفرت فاروق اعظم علی مرتضی اور ابن مسعود سے روایت تو کرتے ہیں لیکن ساعت حاصل نہیں ہوئی۔

حضرت ابو ہریرہ، ام المومنین عائشہ صدیقہ، ابن عباس اور ابوموی اشعری وغیرہم سے روایت کرتے ہیں فروفر ماتے تھے: میں نے پانچ سوسحابہ کا زمانہ پایا۔

امام عجل فرماتے ہیں: آپ نے اڑتالیس صحابہ سے ساعت حدیث کی۔ عبد الملک بن عمیر کہتے ہیں: حضرت ابن عمر امام فعمی کے پاس سے گزرے تو آپ مغازی بیان فرمارہے تھے۔ آپ نے فرمایا: میں قوم کے سامنے گوائی دیتا ہوں کہ یہ بلاشبہ اس

فن کے بڑے حافظ وعالم ہیں۔

مکولی کہتے ہیں: میں نے ان سے بردافقیہ ہیں ویکھا۔

ابن عیدنہ کہتے تھے:لوگ کہتے ہیں:ابن عباس شعبی ۔نوری۔اورابن شبر بیاپے اپنے زمانہ میں فریدعصر تھے۔

نیز کہتے تھے کہ میں نے امام قعمی کوخود فرماتے سنا کہ میں نے بھی سیاہی سے سفیدی پر نہیں لکھا۔اور جب بھی کسی نے کوئی حدیث بیان کی مجھے حفظ ہوگئ ۔ کہ میں نے بھی اس کی تکرار نہیں کی۔

ابن معین اور ابوز رعه وغیر ہماائمہ حدیث فرماتے ہیں کہ معی ثقہ ہیں۔ ابن حبان نے ثقات میں آپ کو فقیہ وشاعر لکھا۔ ابوجع فرطبری نے طبقات فقہاء میں فرمایا: آپ ادب، فقہ اور دیگر علوم میں ممتاز تھے۔ ابن ابی خیثمہ نے ابوحصین سے روایت کی کہ میں نے ان سے بڑا عالم کسی کو نہ دیکھا اس پرابو بکرعیاش نے کہا: کیاا مام شریح بھی نہیں۔فر مایا: کیاتم سجھتے ہو میں جھوٹ بول رہا ہوں۔ ہال سنومیں نے امام قعمی سے بڑا عالم ان کو بھی نہیں پایا۔

ابواسحاق كہتے ہيں: وه علوم وفنون ميں وحيد عصر تھے۔

سلیمان بن ابی مجلز کہتے ہیں : میں نے قعمی سے بڑا فقیہ نہ سعید بن مسیتب کودیکھااور نہ طاؤس وعطا کواور نہ حسن بھری وابن سیرین کو۔

ابو بگر مذل کہتے ہیں: مجھ سے ابن سیرین نے فر مایا: امام شعبی کے حلقہ درس کو نہ چھوڑنا کہ میں نے خود دیکھا کہ ان سے مسائل پوچھنے لوگ اس زمانہ میں بھی آتے تھے جب کہ صحابہ کرام کثرت سے موجود تھے۔ پھر فرماتے:

میں کوفہ آیا توامام تعنی کا ایک حلقہ درس تھا۔ جب کہ وہاں صحابہ بھی کافی تعداد میں موجود تھے۔

عاصم کہتے ہیں: میں نے علم حدیث میں اہل کوفہ وبھرہ اور اہل حجاز سے کسی کوآپ کا ہم پلہ نہیں دیکھا۔

اہل علم کی بیتمام شہادتیں اس بات کا بین ثبوت ہیں کہ آپ مختلف علوم وفنو ن میں پد طولی رکھتے تھے۔خواہ وہ حدیث دتفسیر ہو یافقہ وشعر۔

جب صحابہ کے زمانہ اقد س میں ان کے فتوی پرلوگ اعتماد کرتے اور اہل علم ان کی علمی مجلس میں حاضر ہوتے تو پھراس سے بڑھ کران کی علمی جلالت پراور کس شہادت کی ضرورت ہے ۔ لہذا بلا شبہ وہ اپنے اقر ان وامصار میں عظیم مقام کے حامل تھے۔ ان تمام فضائل و کمالات کے باوجود وہ علم تفییر میں اپنی رائے سے پچھ نہیں کہتے ۔ سلف سے جب تک کوئی روایت نہیں ملتی اس وقت تک تو تف فرماتے۔ بال علم وضل بیان کی غایت احتیاط تھی۔

ابن جربرطبری کہتے ہیں: میں نے سنا کہ آپ فرماتے تھے کہ تین چیزوں کے بارے میں اپنے طور سے بحد ہیں کہوں گاحتی کہ میری موت آجائے۔ یعنی قرآن، روح اور رائے۔ای لئے آپ ان ائمہ سے نوش میں رہتے تھے جو تغییر میں اپنی رائے سے کام لیتے۔ حالانکہ وہ کوتاہ علم

اورقا صرنظر ہوتے۔

آپ کی سنہ ولا دت ووصال میں بہت اختلاف ہے۔ اور قول مشہور سے کہ ۲۰ ھیں ولا دت اور ۹۰ ھیں وصال ہوا۔

### حضرت حسن بصري

آپ کی کنیت ابوسعید ہے۔ حسن بن ابی الحسن بیار بھری ہیں اور انصار کے غلام تھے۔ آپ کی والدہ خیرہ ام المونین ام سلمہ کی ہاندی تھیں۔

آپ کی ولا دت دورفاروقی میں یغنی ۲۳ یا ۲۴ جری میں ہوئی۔

آپ کو وعظ وتقریر میں کمال حاصل تھا۔ نہایت فصیح و بلیغ اور زہد وورع میں اعلی مقام کے حامل تھے۔ یہ بی وجہ تھی کہ آپ کے جملے دلوں میں گھر کر جاتے اور سامعین خوب خوب مستفیض ہوتے۔

کتاب اللہ اور سنت رسول کے عظیم عالم، حلال وحرام کے مسائل میں امتیازی شان کے ماکس میں امتیازی شان کے مالک بطل کی گواہی دی۔

حضرت انس بن ما لك صحابي رسول اور خادم حضور نبي كريم عليه انتحية والتسليم فرمات

بن:

حسن سے پوچھو کہ علوم ومعارف ان کومحفوظ ہیں اور ہم ضعف پیری کی وجہ سے بھول

مطربن وراق کہتے: جابر بن زید بھرہ کی عظیم شخصیت تھے لیکن جب حسن بھری مند علم فضل پرنمودار ہوئے تو گویا پردہ غیب اور عالم آخرت سے ایک شخص ظاہر ہوا کہ وہاں کے چثم دید مناظر بیان کرتا ہے۔

سلیمان میمی کہتے :حسن بھرہ کے شیخ وامام ہیں۔ ابوعوانہ نے قیا دہ سے روایت کی ۔ کہ میں بھی کسی فقیہ کی بارگاہ میں نہیں بیٹھا مگر حسن کو ان سے افضل پایا۔ برمزنی کہتے تھے: جس کویہ بات اچھی لگے کہ میں اس زمانے کے بوے عالم کر دیکھوں تو دہ حسن بھری کودیکھے۔ ہم نے کسی کوان سے برداعالم نہیں پایا۔

جاج بن ارطاۃ کہتے ہیں: میں نے عطاء ابن ابی رباح سے بو چھاتو انہوں نے فرمایا: مجمی حسن بھری کی درس گاہ نہ چھوڑ تا۔وہ عظیم امام دمقتد اہیں۔

امام باقر کی خدمت میں جب بھی آپ کا ذکر ہوتا تو فرماتے: ان کا کلام تو انبیاء کے کلام کے مثابہ ہوتا ہے۔ کلام کے مثابہ ہوتا ہے۔

ابن سعد آپ کو عالم وفقیہ، جامع ور فیع، ثقه و مامون، عابد وزاہد، وجیہ وجمیل اور کثر العلم جیسے القاب سے یاد کرتے ہیں۔

حماد بن مسلم نے حمید سے روایت کی کہ میں نے حسن بھری کے رو ہر وقر آن عظیم کی تلاوت کی آت بھری کے رو ہر وقر آن عظیم کی تلاوت کی تو آپ نے قدر وقضاء کے اثبات میں تفسیر فر مائی اور ارشاد فر مایا: جو تقدیر کا انکار کرے کا فرہے۔

اصحاب ستہ نے آپ سے روایت کی۔ دلا میں سال میں اس متار کیا

### حضرت قناده

آپ کی کنیت ابوالخطاب ہے۔قادہ بن دعامہ سدوی ہیں اور عربی الاصل بھرہ میں سکونت اختیار فرمائی۔

حفزت انس، ابوالطفیل، دونوں صحابیوں سے رویت کی ، ان کے علاوہ تا بعین میں ابن سیرین ، مکر مہ، عطاء وغیرہم سے علم حدیث حاصل کیا۔

آپ کا حافظ نہایت ہی توی تھا۔ عربی شعر کی وسیع معلومات رکھتے تھے۔ایا م عرب اور انساب قبیلہائے عرب کی خوب خوب معلومات حاصل تھیں ۔عربی لغت میں مہارت تامہ رکھتے تھے۔

آپ کے حافظہ کی قوت پروہ واقعہ دلائت کرتا ہے حس کوسلام بن مسکین نے عمر دبن

عبداللہ ہےروایت کیا کہ قادہ ایک مرتبہ سعید بن میتب کے پاس آئے تو ابن میتب نے آپ سے چند چیزوں کے بارے میں پوچھا۔ سعید بن میتب نے فرمایا: جوسوالات آپ نے کئے ہیں کیاوہ سب آپ نے اپنی یا دداشت اور حفظ وضبط بی سے کئے ہیں۔

یر بیر بہت ہوں ہوں ہے۔ حضرت سعید بن مسیتب اور ابن سیرین آپ کے حفظ وضبط کی گواہی دیتے ہیں حتی کہ سعید نے فرمایا: میرے پاس عراقیوں میں کوئی قادہ سے بہتر نہیں آیا۔

معمرنے امام زهری سے کبا:

آپ کے زوریک قادہ اعلم ہے یا مکحول۔آپ نے جواب دیا بلکہ قادہ۔

ابوحاتم کہتے ہیں: میں نے امام احمد بن صنبل کوآپ کا ذکر جمیل نہایت شرح وسط سے کرتے دیکھا،آپ کے علم وفقا ہت ہفیر اور اختلافی مسائل میں معرفت ، اور حفظ وضبط کی تعریف فرماتے اور کہتے: ان پرجن کونفارم حاصل ہووہ کم ہی ہیں۔

آپ کاوصال کاا هیں ہوا، اس دقت آپ کی عمر شریف ۲ ۵ سال سے متجاوز تھی۔

تابعین عظام میں یہ چند مشہور مفسرین کا تذکرہ تھا، انھون نے اکثر و بیشتر تو صحابہ کرام
کے اقوال سے ہی تفسیر کی البتہ بعض نے حسب ضرورت اہل کتاب کے اقوال کے طرف بھی مراجعت فرمائی کیکن اسی حد تک جوممنوع نہیں تھے۔ ان دونوں صور توں کے علاوہ تو وہ ان کے اجتہاد ہیں۔ اور اس میں شک نہیں کہ اللہ رب العزت نے ان کو علم عظیم اور فہم سلیم کی دولت سے نوازہ تھا کہ ان کا زمانہ اقدس حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے قریب تھا۔ اور بالمشافہ انھوں نے صحابہ سے اکتباب علم کیا تھا۔ پھریہ کہ ان کوزبان عربی میں عبور اور خالص عربی میں مہارت تامہ حاصل تھی۔ لبذاوہ کو تا ہیاں جو بعد میں رونما ہو کمیں ان سے وہ یکسریاک تھے۔ اس لئے ان کی تفسیر پر بعد کے علاء بے اعتماد کیا اور خوب خوب عام کیا۔

اس دور کی تفسیر کامقام ومرتبہ علائے کرام اس سلسلہ میں مختلف ہیں ، کہ اگر کسی آیت کی تفسیر حضور سید عالم صلی اللہ تعلی علیہ وسلم یاصحابہ کرام سے منقول نہ ہوتو کیا تابعین کی جانب رجوع کیاجا سکتا ہے یانہیں۔ امام احمد بن عنبل رضی الله تعالی عند سے اس سلسلہ میں دور داینتیں ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ اللہ عند ہے کہ اللہ عند ہے کہ غیر مقبول ۔ اور تیجے کہ ان حضرات کی تقبیر مقبول ہے۔ اور دوسری رویت میں ہے کہ غیر مقبول ۔ اور تیجے کہ ان حضرات کی تقبیر مقبول ہے اور اکثر مفسریں نے اس کو اپنایا۔ اس لئے کہ تا بعین نے اکثر تفسیری روایات صحابہ بی سے اخذ فرما کیں۔

مثلاامام مجاهد فرماتے ہیں:

کہ میں نے قرآن عظیم کواز اول تا آخر حضرت ابن عباس پر تین مرتبہ پیش کیا۔ ہرآیت پر مخرتا اور اس کے بارے میں پوچھتا۔ چنانچہ ہرآیت کے سلسلہ میں پچھ نہ پچھ میں نے آپ سے ضرور سنا۔

ای لئے تا بعین کے اقوال اکثر مفسرین نے اپنی کتابوں میں نقل فر مائے اور ان پر اعتاد کیا۔

انصافا آئی بات یا در کھنی چاہئے کہ ائمہ تا بعین کے انہی اقوال پڑمل واجب جن میں رائے اور اجتہا دکو دخل نہ ہو۔ ہاں اگر ان کا سی قول اور رائے پر اجماع منعقد ہو چکا تو پھراس سے عدول جا ترنبیں۔اس زمانہ میں بھی تفسیر میں اختلاف قلیل ہی رہا۔

مجران کے بعدوہ دورآیا جس میں علوم ادبیہ اور علوم عقلیہ کی تدوین ہوئی ،اختلافات کلامید دهم پیدنے باقاعدہ فن کی صورت اختیار کرلی۔لہذا ختلافات کا دائر ہوسیع ہوتا گیا جس کا اژ علم تغییر پر بھی پڑا۔

#### تيسرامرحله

بیم حلی مهدا موی کے اواخر اور عباس عہد کے آغاز سے شروع ہوتا ہے۔اس سے پہلے علم تغییر اکثر بطور روایت رہا۔ محابہ کرام حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے روایت کرتے ، جیسے کہ ان کی روایت آپس میں بھی ایک دوسر سے سے رہی۔ یوں ہی تا بعین کے دور میں کہ یہ معظرات محابہ سے روایت کرتے یا آپس میں۔ بہر حال اس زمانہ میں اس علم تغییر کی بطور فن قد وین وتر تیب نہیں ہوئی۔ یعد تین طریقوں سے اس علم کی اشاعت ہوئی۔ بطور فن قد وین وتر تیب نہیں ہوئی۔ یعد تین طریقوں سے اس علم کی اشاعت ہوئی۔

#### يبلاطريقه

صحابہ وتا بعین کے بعد علم تفییر نے دوسرارخ اختیار کرلیا۔ بیوہ زمانہ تھا جب با قاعدہ علم حدیث مدون ہوا۔ اس کے مختلف ابواب قائم ہوئے۔ انہیں میں ایک باب تفییر بھی ہوتا تھا۔ لہذا علم تفییر کے لئے علیحہ ہوئی کتاب معرض وجود میں نہ آئی جو تمام سور و آیات کی تفییر پر شمتل ہوتی یعنی کے لئے علیحہ ہوئی کتاب معرض وجود میں نہ آئی جو تمام سور و آیات کی تفییر پر شمتل ہوتی یعنی شہروں کا دورہ کر کے شعب و مدون کیا آنہیں نے کتب حدیث کے مختلف ابواب میں ایک میں بیاب تفییر بھی قائم کیا اور اس میں احادیث مبارکہ اور آثار صحابہ و تا بعین ذکر کئے۔ ان میں بعض باب تفییر بھی قائم کیا اور اس میں احادیث مبارکہ اور آثار صحابہ و تا بعین ذکر کئے۔ ان میں بعض باب تفییر بھی ایک کے اساء یہ ہیں۔

لہذااس وقت تک کوئی مستقل کتاب علیحدہ ممل تفسیر قرآن کی شکل میں نہیں لکھی گئی۔

دوسراطريقه

اس کے بعد علم تفسیر نے مستقل علم کی حیثیت اختیار کرلی اور ائکہ کرام نے پورے قرآن کر کی آفسیر کے بعد علم تفسیر کے اساء درج ذیل ہیں۔

ابن ماجه متوفی ۲۷۳ه ابن جربرطبری را ۱۳۱۰ ه

| ٥٢                          |                |                                                       | امام احمدرضاا ودعلم تغيير                     |
|-----------------------------|----------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                             |                | بری را ۱۱۸ ه                                          | ابو بكرين منذرنيثا بإ                         |
|                             |                | DTY2 //                                               | ابن ابي حاتم                                  |
|                             |                | D 179 //                                              | ابويضخ ابن حبان                               |
|                             |                | ø                                                     | حاكم                                          |
| 1                           |                |                                                       | ابوبكرين مردوبيه                              |
| بعين وتبع تابعين            | أثار صحابدوتا  | ن سندوں کے ساتھ احادیث اور آ                          | ان تمام تفاسير مين ممل                        |
| رابن جرير ميں اتا           | ب-البنة تغيير  | كثرحصه احاديث وآثار برمشتل ـ                          | نْقُلْ كَيْ كِيْرُونِ كَا أَنْفِيرُونِ كَا أَ |
| ښ کوبعض پرتر چ <sup>چ</sup> | ئے ہیں اور بعد | کر کر کے ان کی تو جیہات پیش کر۔                       | اضافه ضرورہے که متعدداقوال ذ                  |
| -                           |                | ضرورت الفاظ کے اعراب اور اس                           |                                               |
| *                           | 1              | ~                                                     | فرماتے ہیں۔                                   |
| طريقے متروك                 | باتھا کہ پہلے  | تتقل كناب لكصة كامطلب يزبير                           | اس دور میں تفسیر پر                           |
|                             |                |                                                       | قراردے دئے گئے بلکہ محدثین                    |
| ئااضا فەضرور ہوا            | ازمانہےات      | ز ما نەمىس بىڭلىخى تىنى _ ماس اس                      | کتابیں آج بھی گواہ ہیں جواس                   |
| عشهور ہو کنس۔               | فسير ما نورية  | ستقل تفاسر لکھی جانے لگیں اور ت                       | كه بالاستيعاب بورئ مرآن كي                    |
|                             | Ŷ              |                                                       | زیادہ شہرت ان کتابوں کوملی۔                   |
| ø M•                        | متوفي          | ابوجعفرمحمه بن جر مرطبري                              | ***                                           |
| ۳۷۳ ه                       | <i>  </i>      |                                                       | ب مح العلوم                                   |
| ے ہے۔                       | "              | بیه یک ربن میر خربین<br>ابواسخق احمد بن ابراهیم نقلبی |                                               |
| ه ۱۱۵ ه                     |                | رور کار مدرج ایرانیا<br>بومحمد حسین بن مسعود بغوی     |                                               |
|                             | <i>//</i>      | 1                                                     | , ,                                           |
| @ BPY                       | //             | بوحمر عبدالحق بن غالب اندلسی<br>معرور مسلعیا سری مشق  |                                               |
| 644M                        | //             | ابوالفد اءاسلعيل بن كثير دمشقى                        | تفییرالقرآن<br>ب                              |

ابوزيد عبدالرحمن بن محر ثعالبي

https://ataunnabi.blogspot.com/

امام احمد رضا اورعلم تغییر امام احمد رضا اورعلم تغییر الوالفضل عبد الرحمن بن ابی بکرسیوطی رر ۱۹۱۹ ه

لہذاندکورہ ترتیب پران تفاسیراوران کے صنفین کا تعارف پیش کیا جاتا ہے جن سے ان کامقام ومرتبہ متعین کیا جاسکے۔

تفسير ما ثور كي مشهور كتاب

جامع البيان

اس کتاب کے مصنف امام طبری ہیں۔ کنیت ابوجعفر ہے۔ نام ونسب محمد بن جریر بن کثیر بن غالب طبری ہے۔ امام جلیل الثان اور مجتہد مطلق ہیں اور بہت کی کتابوں کے مصنف، طبر ستان کے شہرآمل کے باشندے تھے۔

آپ کی ولا دت۲۲۳ ہیں ہوئی۔۱۲ سال کی عمر میں اپنے شہر سے سفر شروع کیا اور مختلف بلا داسلا میہ مثلامصروشام وعراق گئے اور بغداد میں اقامت گزیں ہوئے اور آخر عمر تک وہیں رہے۔

علم فضل

ابن جریرائمہ اعلام سے ایک تھے ، کی قول اور صاحب رائے کے مالک تھے۔ اپنے علوم ومعارف ہیں ہم عصروں سے ممتاز ۔ چنانچہ آپ کتاب اللہ کے حافظ ہونے کے ساتھ معانی قرآن کے عارف اور مطالب قرآنی ہیں بصیرت بھی رکھتے تھے۔ احادیث اور اس کے طرق کے عالم تھے ، سیح اور غیر سیح احادیث کی خوب معرفت رکھتے تھے ، اور ناسخ ومنسوخ کا بخو بی علم تھا۔ صحابہ وتا بعین اور اپنے دور کے ائمہ اعلام کے اقوال سے آگاہ اور حلال وحرام کی معرفت رکھتے تھے ، علم تاریخ ہیں مہارت حاصل تھے ۔

ابوالعباس بن شریح کہتے تھے۔ ابن جریر فقیہ و عالم تھے۔ بہت سے علوم میں سبقت لے محکے مثلاعلم قر اُت و تاریخ علم تھیں وصدیث، اور علم فقد۔ ہر علم میں ان کی تصانیف موجود ہیں جوان کی جودت طبع اور استحضار علمی بردال ہیں۔

آپ کی اہم تصانف سے کتاب النفیر جس کا یہاں تعارف مقصود ہے۔ کتاب

امام احمد رضاا ورعلم تغيير

التاریخ جوتاریخ امم وملوک اور تاریخ طبری ہے مشہور ہے۔ کتاب القرائت کتاب اختلاف العلماء۔ تاریخ الرجال من الصحابة والتابعین۔ کتاب احکام شرائع الاسلام۔ کتاب التہ مروفی اصول الدین۔وغیرہا۔

ابن جریری عصر حاضر میں صرف دو کتابیں باقی رہیں اور باقی امتداد زمانہ کی دبیز تہوں میں دب گئیں۔ایک تفسیر جامع البیان۔ دوسری تاریخ طبری۔

علم تفیر میں آپ کی بید کتاب ما خذ کا درجہ رکھتی ہے جس طرح تاریخ میں آپ کی تصنیف کواساسی حیثیت حاصل ہے۔

ابن خلکان کہتے ہیں: آپ ائمہ مجہدین میں شارہوتے ہیں، کسی کے مقلد نہیں تھے۔
شخ ابواسحاق شیرازی نے مجہدین فقہاء کے طبقات میں ذکر کیا۔ آپ کا مذہب فقہی
مشہور تقااور آپ کے مبعین نے اس ندہب کا نام جریر پیدر کھا۔ لیکن پی مذہب زیادہ زیادہ نائہ تک باتی
ندر ہاجسے اور بہت سے مذاہب منظر عام پر آئے اور روپوش ہوگئے۔

ابن بکی نے طبقات کثیر میں خود ابن جریکا قول ذکر کیا ہے کہ میں نے فقہ شافعی کورواج دیا اور دس سال تک بغداد میں آپ کے مذہب کے مطابق ہی فتوی دیتار ہا۔

امام سیوطی نے طبقات المفسرین میں فرمایا: کہ بیاولا شافعی تھے پھر مستقل مذہب کی بنیا در کھی اور آپ کے بہت بتبعین ومقلدین ہوئے۔

صاحب لسان الميز ان في ذكركيا:

كرآب تقدوصدوق ہیں۔البتہ تشیع كی طرف مائل تھے ليكن آپ كاتشیع موالات تا كداہل بيت سے غایت محبت رکھتے تھے۔

البتہ احمد بن علی سلیمانی نے آپ کورافضی لکھا ہے حالانکہ بیدورست نہیں۔ بلکہ آپ اکابر ائمہ اسلام دمعتمدین سے تھے۔ ہوسکتا ہے کہ سلیمانی نے جسکورافضی کہا ہے وہ بینہ ہوں بلکہ آپ کا ہمنام محمد بن جریر بن رستم طبری رافضی ہو کہ دونوں کے نام اور ولدیت کے ساتھ وطن کی نبت میں بھی اتحاد ہے۔ اور بیدواقعی رافضی تھا۔ لہذا عین ممکن ہے کہ ان کے مراد بیہ بی ہو کیونکہ سلیمانی خود حافظ ومتقن ہیں۔لہذاایساصر تے بہتان ایسے جلیل القدرامام پرلگاناان کی شان سے بعید ہے۔ تفسیر جامع البیان کا مقام

آپ کی یقفیر کتب تفاسیر میں نہایت اہم اور مشہور ہے۔احادیث وآ اور کے ذریعہ تفاسیر میں استنباط مسائل، تفاسیر میں استنباط مسائل، تفاسیر میں استنباط مسائل، تفسیر میں استنباط مسائل، توجیہ اقوال اور بعض کو بعض پرتر جے سب کچھموجود ہے تی کہ تفسیر عقلی میں بھی اس پراعما دکیا جاتا ہے۔

یتمیں اجزاء میں سولہ مجلدات پر مشتمل ضخیم کتاب ہے اور علماء اس کی تعریف میں اس طرح رطب اللیان ہیں۔

امام سیوطی فرماتے ہیں: آپ کی یہ تفسیر نہایت عظیم وجلیل ہے۔ تو جیہ اقول، اعراب واستنباط اور ترجیح میں متفد میں کی تفاسیر پر فوقیت رکھتی ہے۔

امام نووی نے فرمایا:

امت کااس بات پراجماع ہے کہ نسیر ابن جر برجیسی کوئی دوسری تفسیر نہیں کھی گئے۔ ابوحامد استر ائنی کہتے ہیں:

اگر کوئی دور دراز کا سفر کر کے علم تفسیر حاصل کر ہے پھر بھی وہ اس کتاب پر کوئی خاص اضافہ نہیں کرسکتا۔

اورابن تیمید نے تو یہاں تک لکھا کہ جو تفاسیراس وقت متداول ہیں ان میں اس کا مقام یہ ہے کہ سب سے زیادہ صحیح ہے،مصنف اقوال سلف صحیح سندوں سے ذکر کر۔ تو ہیں، نہاس میں بدعت کودخل ہے اور نہا یہے رواۃ کی سندلاتے ہیں جو تھم ہوں۔

صاحب لسان الميز ان كيتي بين:

ابن خزیمہ نے آپ کی بیتفیر ابن خالویہ سے مستعار لی اور چند سال اس کے مطالعہ میں مشغول رہے۔اس کے بعد فرمایا: میں نے اس کواز اول تا آخر پڑھا تو اس نتیجہ پر پہونچا کہ میرے نزدیک روئے زمیں پرابن جربرسے زیادہ علم تفییر جانبے والا کوئی دوسرانہیں۔ ان تمام اقوال اورشها دلوں ہے واضح ہوگیا کہ ابن جریر کو کلم تفسیر میں علم غزیر حاصل تما، کہتے ہیں آپ نے یہ تفسیر موجودہ متداول مجلدات سے دس کی شخیم کھی ہے۔ ابن بھی نے لیقنیر موجودہ متداول مجلدات سے دس کی شخیم کھی تھی۔ ابن بھی نے طبقات کبری میں ذکر کیا:

کہ ابن جریر نے آپ تلا فدہ سے فرمایا: کیاتم میری تفییر قرآن سے خوش ہو۔ بولے اس کی ضخامت کتنی ہے۔ آپ نے فرمایا: تمیں ہزاراورات ۔ شاگردوں نے عرض کیا: اس کو پڑھتے ہوئے میں تمام ہوجا کیں گالیکن کتاب ختم نہیں ، چنانچہ آپ نے اس کو مختصر کیا اور نوجھے حذف کر کے صرف ایک حصہ باقی رکھالیمنی تمیں ہزاراوراق سے کل تین ہزارور ق۔

ایسائی آپ نے اپنی تاریخ طبری کے بارے میں فرمایا تھا اور اس کی بھی ضخامت ای قدرتھی ۔لہذا تلا مذہ کی خواہش میں آپ نے اس کے بھی نو جھے حذف کر دیئے اور فرمایا: اناللہ ہمتیں کتنی پست ہوگئیں۔

آپ نے بیہ کتاب سات سال کی مدت میں اپنے تلا مذہ کو املا کرائی بینی ۲۸۳ھ سے ۲۹۰ھ تک۔ آپ کا وصال ۱۳۰۰ھ میں ہوا۔

### تفسير بحرالعلوم سمرقند خفي

اس کتاب کے مصنف ابواللیث نصر بن محمد بن ابر اہیم سمر قندی ہیں۔ حنفی فقیہ تھے اور امام الحد ی کے لقب سے مشہور ہوئے۔ ابوجعفر ہندوانی سے فقہ حاصل کیا۔ بہت سے مفیدا قوال اور اہم تصانیف سے مشہور ہوئے۔

آپ کی اہم تصانیف میں تفسیر قرآن ہے جس کا نام آپ نے بحرالعلوم رکھا، کیکن تفسیر سمر قندی سے مشہور ہوئی۔

دوسرى كتابيس النوازل فى الفقه ،خزائة الفقه ،تنبيه الغافلين بيس \_آپكا وصال ٢٥٠٠ من ١٠٠٠ من النوارك النوارك الفقه الفقه النوارك النوارك

تفسیر بحرالعلوم کا مقام کتاب کی اہمیت۔کشف الظنون میں ہے: کہ ریہ کتاب نہایت مفید ولطیف ہے۔ شخ زین الدین قاسم بن قطلو بغاخفی نے اس کی احادیث کی تخریج ۸۵۸ھیں کی۔ یہ کتاب تین ضخیم جلدوں میں کسی گئی اور مصری کتب خانہ میں موجود ہے۔ اس تغییر میں مصنف سلف سے منقول روایات لاتے ہیں۔ اور صحابہ و تابعین و تبع تابعین کے اقوال ذکر کرتے ہیں کیکن سندوں کا ذکر بیا اوقات نہیں کرتے۔ جب مختلف روایات اور اقوال ذکر کرتے ہیں تو نہ ان میں بعض کو ترجیح و بین اور نہ ان میں بعض کو ترجیح و بین اور نہ ان میں کرتے ہیں جس طرح ابن جریر کامعمول ہے۔

سیمی اختلاف قر اُت کاذکر بھی کرتے ہیں اور بھی لغات عربیہ سے بھی تائیدلاتے ہیں ۔
اور ایک خاص طریقہ یہ بھی اپنایا ہے کہ قر آن کی تفییر قر آن سے کرتے ہیں۔ فقص وواقعات میں کسی راوی کی روایتیں ذکر کرتے ہیں اور اکثر و بیشتر اقوال کوفال بعضهم کذا۔ سے ذکر کر کے جیوڑ دیتے ہیں کسی کانا مہیں لیتے۔ کہیں بظاہر آیات پراعتر اضات وار دہوتے ہیں توان کو مع اعتراض وجواب ذکر کرتے ہیں۔

خلاصه کلام بیہ کہ بیر کتاب تفاسیر میں اہمیت کی حامل ہے اور روایت و درایت دونوں کو جامع ہے کہ بیر کتاب کے تفسیر ماثور میں اس کا شار ہے۔ کو جامع ہے کیکن روایت غالب ہے اس لئے تفسیر ماثور میں اس کا شار ہے۔ الکشف البیان عن تفسیر القرآن معلمی

اس کتاب کے مصنف ابواسحاق احمد بن ابراہیم تقلبی نیشا پوری ہیں۔ آپ مقرر مفسر حافظ واعظ تصاور علوم عربیہ میں کمال حاصل تھا۔

ابن خلکان نے آپ وعلم تفسیر میں وحیدالد ہر مانا اور آپ کی تفسیر کودیگر تفاسیر پر فوقیت

دی۔

مجم الا دباء میں مصنف اور تفسیر دونوں کی خوب خوب تعریف کی ہے۔

آپ نے دوسری کتا ہیں بھی تصنیف کیس ان میں کتاب العرائس فی قصص الانہیاء
نہا یت ہی عظیم کتاب ہے۔
سمعانی نے بعض علاء سے قتل کیا کہ آپ کو تعلبی اور ثعالبی دونوں کہا جاتا ہے اور سے آپ کا قلب ہے نسب نہیں۔
کالقب ہے نسب نہیں۔

تاریخ نیشا پور میں عبدالغفار بن اسمعیل فاری نے آپ کی تعریف کی ہے اور آپ کی تو نیش نیشا پور میں عبدالغفار بن آمعیل فاری نے آپ کی تعریف کی ہے اور آپ کی تو نیش وقتی بھی فرمائی ہے۔ آپ ابوطا ہر بن خزیمہ اور امام ابوالحن واحدی سرفہرست ہیں اور ہوتے ہیں۔ آپ استاذکی بہت تعریف کرتے ہیں۔ اور بلاشبہ آپ کو علم حدیث میں یہ طولی حاصل تھا اور آپ کے اساتذہ کی بہت تعریف کرتے ہیں۔ اور بلاشبہ آپ کو علم حدیث میں یہ طولی حاصل تھا اور آپ کے اساتذہ کی فہرست بھی نہا یت طویل ہے۔ آپ کا وصال کا ۲۲ ھ میں ہوا۔ فرحمہ اللہ وار ضا کو ۔

#### فن تفسير مين كتاب كامقام

آپ نے شروع کتاب میں علم تغییر پرایک مقدمہ لکھا ہے اور اس میں اپنی کتاب کا طریقہ تصنیف واضح کیا ہے۔

کہتے ہیں: میں نے تمام علوم سے علم تفییر کواس لئے منتخب کیا کہ بیتمام علوم دیدیہ کی اساس ہے، اس کے ذریعہ بی آ دمی اندھیر یوں سے اجالوں کی طرف آتا ہے۔ اللہ تعالی نے مجھے اس کی توفیق عطافر مائی اور میں نے حق و باطل کے درمیان خط امتیاز تھینچ دیا۔ افضل ومفضول ، قدیم وجدید، بدعت وسنت اور ججت وشکوک وشبہات کے درمیان امتیاز قائم کیا۔

ان تمام چیزوں کے ذکر کے بعد لکھتے ہیں کہ تفسیر قرآن کے دوران میں نے مفسرین کو مختلف طریقوں پرپایا۔

ایک فرقد الل بدعت وہواء کا ہے، جیسے جبائی اور رمانی۔

ایک جماعت نے تفیر تو خوب کی لیکن اہل بدعت کے اقوال کوسلف صالحین کے اقوال سے خلط ملط کر دیا جیسے ابو بکر قفال۔

ایک گروہ نے روایت وقل پراقتصار کیالیکن درایت ونفذ سے کام نہ لیا۔ جیسے ابو یعقوب منظلی ۔

ایک طبقہ ان مفسرین کا ہے جنہوں نے سند و روایت کو حذف کیا اور کتا ہوں سے روایتی نقل کیں جن میں ہر طرح کی روایتیں ہیں۔ ایک جماعت ان مغسرین کی بھی ہے جنھوں نے تمام چیزوں کا احاطہ کیا اور اپی تصانف کوخوب سے خوب تربنانے کی کوشش کی مگران کی کتابیں کثرت طرق وروایات کے باعث طویل ہوگئیں جیسے ابن جربروغیرہ۔

۔ اور ایک طبقہ ایہ ابھی ہے جنھوں نے محض تفییر کی۔ نہ احکام بیان کئے اور نہ مشکل مقامت کا طبقہ ایہ ابھی ہے جنھوں نے محض تفییر کی۔ نہ احکام بیان کئے اور نہ مشکل مقامات کا حل ۔ نہ معترضین کے جوابات دیئے اور نہ اہل زیغ و کج فہموں کا ردو ابطال کیا۔ جیسے مشائخ سلف میں مجاھد ،سدی ،کلبی۔

پھرانی کتاب کی مندرجات چودہ وجوہ پرذکر کئے ہیں۔ اول کتاب میں سلف تک اپی سند ذکر کی ہے اور پھر درمیان کتاب میں کسی روایت میں سند نہ ذکر کر کے اول ہی پرا کتفاء کرلیا ہے۔

ال کتاب میں قصص و واقعات کثرت سے ذکر ہوئے ہیں، بسااوقات فضائل قرآن وسور میں موضوع روایات ہیں اوران کی نشاندہی موضوع روایات ہیں اوران کی نشاندہی نہیں کی گئی ہے۔ اور بعض شیعی روایات بھی حضرت علی مرتضی اورائل بیت کی طرف منسوب ہیں، معالم التزیمل للبغوی

اس کتاب کے مصنف ابو محمد حسین بن مسعود بن محمد ہیں جوامام فراء بغوی سے مشہور ہیں ۔ فقیہ شافعی اور محدث ومفسر تھے محی السنة اور رکن دین آپ کا لقب ہے۔

آپ نے قاضی حسین سے حدیث وفقہ حاصل کیا۔ نہایت ہی پاک ہازمتی وزاھد اور قانع تھے، ہا وضودر سگاہ میں شریک ہوتے ۔ بغیر سالن تنہا روٹی پر اکتفاء فر ماتے ، آخر عمر میں زیجون کے تیل سے روٹی استعال کرنے لگے تھے۔

۵۱۰ھیں مقام مرومیں وصال ہوا، • ۸سال سے زیادہ عمر پائی۔اپنے استاذ کے پہلو میں مقبرة طالقانی میں ذن ہوئے۔

> علم فضل آپ تغییر، مدیث، اور فقه میں امامت کے درجہ پر فائز تھے۔

ام بکی فرماتے ہیں: آپ جلیل القدرامام تصاورصاحب تقوی وفتوی ۔ جامع علم وحمل القدرامام تصاور صاحب تقوی وفتوی ۔ جامع علم وحمل اور محدث ومفسر تھے۔ آپ نے ایک عظیم جلیل تغییر کلھی ۔ اور شرح احادیث میں نہایت ہی شخیم کتاب شرح النة ۔ مصابح اور جمع بین التحسین حدیث میں آپ کی مشہور تصانیف ہیں ۔ اور فقہ شافعی میں تہذیب تحریر فرمائی ۔ آپ کی تمام تصانیف کوشن نیت کے باعث قبول عام حاصل ہوا۔ تفسیر معالم

مقدمہ فازن میں ہے کہ آپ کی یہ تھنیف کتب تفاسیر میں عظیم مرتبہ کی حامل ہے۔ سی اور احکام شرعیہ کی حال ہے۔ احادیث نبویہ سے مزین اور احکام شرعیہ کی مبین ہے، نا دروا قعات اور تعجب خیز حکایات سے لبریز ہے۔ اشارات و کنایات سے مرصع اور واضح عبارات کی حامل ہے۔ خوبصورت جملوں کو فصاحت و بلاغت کے قالب میں ڈھال کر پیش کیا گیا ہے۔ لیکن کتانی رسالہ منظر فدمیں کہتے ہیں:

پر بھی بعض قصے اور حکایتی ضعیف ہیں۔

آپ نے سلف کی تغییر کو حذف سند کے ساتھ پیش کیا ہے۔اس کی وجہ وہی ہے کہ امام تخلبی کی طرح آپ نے بھی مقدمہ میں اپنی سند ذکر کر دی ہے اور پھر بیان کیا ہے کہ البتہ بعض سندیں میں نے اختصار کے پین نظر حذف کی ہیں۔تغییر سے غیر متعلق روایات اور منکر احادیث سے بالکلیہ اجتناب کیا ہے۔

#### مقدمه مین آپ نے خودلکھاہے:

میں نے تفیر کے دوران جواحادیث رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ذکر کی ہیں وہ سب
اس طرح کی ہیں جوآیت کوموافق یا اس کے حکم کو بیان کرنے والی کہ قرآن کریم کی بسااوقات
سنت رسول وضاحت کرتی ہے۔اور الی احادیث ہیں جن پرامور دین اور مسائل شرعیہ کا مدار
ہے۔لہذا بیسب ان کتب سے ماخوذ ہیں جوائمہ حدیث کی مقبول مشہور کتا ہیں ہیں۔البتہ میں
نے منا کیرا اور غیر متعلق احادیث سے اجتنا ب کیا ہے۔ آپ نے تفیر میں وقت ضرورت
اختلاف قرائت اور مباحث احراب کا بھی ذکر کیا ہے جن سے معنی کی وضاحت میں مدد لینا مقصود

41

ہے۔ بھی اسرائیلی روایات ذکر کرتے ہیں لیکن ان پرجرح ونفتر نہیں کرتے۔ ہال بعض مقامات پر بظاہر نظم قرآن پر وار وہونے والے اعتراضات کے جواب دیتے ہیں۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ مجموی طور پر کتاب عمرہ ہے اور تغییر کی بہت کتابوں پر فائق۔

المحر رالوجيز في تفسيرالكتاب العزيز لا بن عطيه

اس تفیر کے مصنف ابو محمد عبد الحق بن غالب بن عطیہ اندلی مغربی غرناطی ہیں۔ اندلس کے شہر مدید کے قاضی رہے۔ آپ کی ولا دت ۴۸۱ ھیں ہوئی اور وصال مقام رقہ میں ۴۷ھ ھ میں ہوا۔

علم فضل

آپ نے ایک علمی کر انہ میں پرورش پائی۔آپ کے والد ابو بکر غالب بن عطیہ لیال القدر عالم اور عظیم الثان امام وحافظ سے اور آپ کے دادا کی اولا دمیں بہت سے علماء ذوی الاحترام بیدا ہوئے۔

آپنہایت ذکی وہیم تھے۔ ہمیشہ کتا پول سے شغف رکھتے۔لہذا آپ بیک وقت فقیہ وعارف محدث ومفسر ہنوی ولغوی اورادیب وشاعرتھے۔

برمحیط کے مقدمہ میں ابوحیان نے آپ کوجلیل القدر مفسر کہا اور تحریر و تنقیح میں صاحب فضل قر اردیا۔ آپ کی تصانیف میں کتاب مذکور نہایت عظیم تصنیف ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ ملمی دنیا میں آپ کوشہرت کا ملہ حاصل تھی۔ ابن فرحون نے دیبائ مذہب میں آپ کوعلاء مالکیہ میں شار کیا ہے جبیبا کہ امام سیوطی نے شیوخ علم نحو بلکہ اساطین نحاق میں شار فرمایا۔

#### لفسيروجيز

آپی اس تفسیر کی دس جلدیں ہیں۔ طرز تفسیر بیہ ہے کہ ایک آیت ذکر کرتے ہیں اور پھر عمدہ اور کہ ایک آیت ذکر کرتے ہیں اور پھر عمدہ اور کہ انداز میں اس کی تفسیر کرتے ہیں۔ اکثر و بیشتر تفسیر ابن جریرے قال کرتے ہیں اور مجمعی عبارات منقولہ پر مناقشہ بھی کرتے ہیں۔ عربی اشعار بطور استشہاد لانا آپ کامعمول ہے، محوی مسائل کا اجراء اور معانی و بیان کی وضاحت اور اختلاف قرائت کی نشاند ہی بھی کثر ت

کرتے ہیں۔ابوحیان نے اس تغییر کا مقابلہ ذخشر کی گافیر کشاف سے کیا تو فیصلہ بول سایا۔
ابن عطیہ کی کتاب فقل روایات میں کا مل علوم کی جا مع اور بہت کی تفایر کا نچوڑ اور فلاصہ ہے، جب کہ ذخشر کی کتاب مختصر اور معانی کی تہہ تک بہو نچانے والی ہے، ابن تیمیہ نے بول تقابل بیان کیا کہ ابن عطیہ کی تفییر نے رخشر کی کی تغییر سے بہتر ہے، فقل و بحث کے اعتبار سے اصح ہے، بدعت سے دور بلکہ بہت کی تفاییر سے رائے تر ہے۔سنت رسول اور جماعت صحابہ وتا بعین کے اقوال کے مطابق ہے۔اصول میں متا بعت تو المل سنت کی کرتے ہیں اور جمہور کے قول بی کو اپناتے ہیں کیون اشارة معز لہ کے قول کو بھی بعض اوقات لائق ترجی جانے ہیں۔
قول بی کو اپناتے ہیں کیکن اشارة معز لہ کے قول کو بھی بعض اوقات لائق ترجی جانے ہیں کہ مثال کے طور پر للذین احسنو الحسنی وزیا دہ الآیہ۔ کی تفییر میں لکھتے ہیں کہ جمہور نے الحسنی سے جنت اور زیادہ سے دیدار الہی مرادلیا ہے اور اس سلسلہ میں حمدین اکبر حذیفہ بن الیمان اور ابوموی اشعری کی روایات ذکر کی ہیں۔لیک گروہ اس جاتے پر دوردیتا ہے کہ " المحسنی" ہے نیکی اور" زیادہ" سے نیکیوں میں تضعیف واضا فیمراد بات پر دوردیتا ہے کہ " المحسنی" ہے نیکی اور" زیادہ" سے نیکیوں میں تضعیف واضا فیمراد جاتے ہیں۔

یہ تفسیر بیان کر کے کہتے ہیں کہ غور وفکر کے بعد بیر قول بھی قوی معلوم ہوتا ہے۔اور اگر پہلی تفسیر کے قائل صاحبان عظمت و کمال نہ ہوتے تو بیقول ہی راجح قرار پاتا۔ تف ماہ سی مدید کی شد

تفييرالقرآن لابن كثير

اس کتاب کے مصنف ابوالفد اء اسمعیل بن عمر وبن کثیر بن ضوء بن کثیر بن زرع بھری ثم دشقی ہیں۔فقیہ شافعی سے مشہور تھے۔دمشق آئے تواپنے بھائی کے ساتھ تھے۔اور عمر سات سال تھی۔

ابن شحنہ۔آندی۔ابن عسا کروغیرہم سے علم حاصل کیا اور پھرامام مزی کے ہورہے۔ تہذیب الکمال انہیں سے پڑھی اور انہوں نے اپنی بیٹی سے ان کی شادی بھی کردی۔ آخر میں ابن تیمیہ کی شاگر دی اختیار کی اور ان کے ایسے گرویدہ ہوئے کہ ابن تیمیہ کو جب اہل سنت کے مسلک سے مخالفت کی بنیاد پر سزائیں دی گئیں تو یہ بھی اس کے زمرہ میں داخل تھے۔لہذاان کو بھی مخالفت اہل حق کے باعث وہی مشقتیں اٹھا نا پڑیں۔خاص طور پراس وقت جب طلاق کے مسئلہ میں اپنی رائے سے فتوی دیا۔

میں انقال ہوا،مقبرۃ صوفیہ میں انتقال ہوا،مقبرۃ صوفیہ میں انتقال ہوا،مقبرۃ صوفیہ میں انتقال ہوا،مقبرۃ صوفیہ میں استاذابن تیمیہ کے قریب دفن ہوئے ،آخرعمر میں نابینا ہوگئے تھے۔ میں اپنے استاذابن تیمیہ کے قریب دفن ہوئے ،آخرعمر میں نابینا ہو گئے تھے۔ مبلغ علم

ابن کثیر کی علمی میدان میں کافی شہرت ہے بالخصوص تفسیر وحدیث وتاریخ میں ان کوید طولی حاصل تھا۔

علامهابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں:

متن حدیث اور اسمائے رجال کے مطالعہ میں ہمیشہ مشغول رہے،تفسیر قرآن آل میں احکام ومسائل میں ایک شخیم کتاب لکھنا شروع کی تھی لیکن مکمل نہ ہوسکی۔تاریخ میں البدایہ والنہا یہ ۔مشہور کتاب ہے۔شخیح بخاری کی شرح بھی شروع کی تھی ۔نہایت ذبین اور کثیر الاستحضار ہے، دندگی ہی میں تصانیف مشہور ہو چکی تھیں۔

تفييرقرآن

تفیرابن کثیر کے نام سے مشہور ہوئی اور تفیر ماثور میں ابن جریر کے بعد شہرت پائی۔ آیات کی تفییر احادیث و آثار سے کرتے ہیں اور جہاں جرح وتعدیل کی ضرورت محسوس ہوتی ہے وہاں نقدر جال سے بھی کام لیتے ہیں۔

کتاب کے شروع میں ایک طویل مقدمہ بھی ہے جس میں اصول تفییر سے بحث ہے اور اکثر اپنے استاذ ابن تہمیہ کی اتباع کرتے ہوئے مقدمہ اصول تفییر سے قتل کیا ہے۔

آیات کی تفسیر میں پہلے آسان اور مختفر زبان میں تفسیر ہے۔پھراحادیث اور اقوال سلف بیان کر کے مزید وضاحت و تائید کرنے ہیں۔بعض اقوال کو بعض پرتر جی اور بعض پر تضعیف مجمع ہے۔

لكين حقيقت بيب كمصنف في ابن تيميد كاحق شاكر دى اداكرت موع ان عقائد

45

ومسائل کورواج دینے کی کوشش کی ہے جن کا داعی ابن تیمیہ تھا اور اپنے موقف کے خلاف روایات میں جرح وتنقید جس کا شیوہ تھا۔ ظاہر قرآن سے استدلال اور حقائق ومعارف اور تصوف واسرار باطن سے چھم پوشی بلکہ ان کی تر دید جس کا مشغلہ تھا، وہ سب کچھاس تفسیر میں سمونے کی کو مششل کی گئے ہے۔

لہذاای تفیر سے هدایت کے بجائے خارجیت کی دلدل میں پھنس جانے کا شدید خطرہ ہے، چنانچیاس کےمطالعہ سے عمو مااحتر از لازم وضروری ہے۔

### الجوابرالحسان في تفسير القرآن للشعالبي

ال تفسیر کے مصنف ابوز پدعبدالرحمٰن بن محمد بن مخلوف ثعالبی جزائری مغربی مالکی ہیں ۔ -امام جحت،عالم باعمل اور زاہد و مقی تصاور عارفین باللہ سے تصے۔اور دنیا واہل دنیا سے ایک گوشہ تنہائی اختیار کرنے والے۔

آپ کے اساتذہ نے بھی آپ کی جلالت علمی اور صلاح فی الدین کی گواہی دی ہے۔ امام آبی اور ولی الدین عراقی وغیر ھا۔

خود لکھتے ہیں کہ میں جزائر سے آٹھویں صدی کے اواخر میں طلب علم کے لئے نکلا اور جاہیے پہونچا۔ پھرتونس اور پھرمصر کا سفر کیا۔ اس کے بعد تونس لوٹ آیا۔ اس زمانہ میں تونس میں رہنے والا ہرعلم کا شائق میرے حلقہ درس میں شامل ہوا اور مجھ سے علم حدیث حاصل کیا۔ جب میں احادیث بیان کرتا تو قبول کرتے اور میری مرویات کو بغور سنتے۔ جب میں مشرق سے آیا تو بعض مغاربہ نے مجھ سے کہا: تم علم حدیث میں ایک نشانی ہو۔

آپ نے بہت کا بیں کھیں جولوگوں کے لئے نفع بخش ثابت ہو کیں۔ انہیں میں آپ کی یقنسیر بھی ہے۔ اس کے علاوہ'' الذھب الا بزیر فی غرائب القرآن العزیز تے فقۃ الاخوان فی غرائب بعض آیات القرآن ، جامع الا حادیث فی احکام العبادت وغیر ہا ہیں۔ آپ کا انتقال ۸۷۲ میں ہوااور جزائر میں مدفون ہوئے۔

اس تغیر کے تعارف میں خودمصنف نے مقدمہ میں تحریر کیا ہے۔ میں نے اس تغیر میں اہے اور قارئین کے لئے وہ مفیدمضامین درج کئے ہیں جن سے دارین میں دونوں کوراحت وسكون حاصل ہوگا۔

اس میں تفسیر ابن عطیہ کے اہم مضامیں درج کئے گئے ہیں اور اس کے علاوہ بہت سے قواعدائمکی کتب سے نقل ہوئے ہیں جن کی تعدادتقریباسوہ۔ بیتمام کتابیں محققین ومشاہیر کی ہیں، نیز میں نے بعینہ ان کی عبارات نقل کی ہیں۔اورروایت بالمعنی سے احتر از کیا ہے کہ ہیں مجھ ہےروایت بالمعنی کے سبب لغرش نہ واقع ہو۔

پھر کہتے ہیں:

میں نے بخاری وسلم اور ابوداؤدوتر مذی کےعلاوہ جن کتابوں سے احادیث نقل کی ہیں ان میں نو وی ،سلاح المومن ، ترغیب وتر ہیب ، تذکرہ ،اورمصابیح امام بغوی سے خاص طور يرمنقول ہيں۔

خلاصہ بیر کہ کتاب نفیس حکمتوں اور شیح وحس سنن وآثار بر شمتل ہے۔اس لئے اس کا نام الجوا ہرالحسان فی تفسیر القرآن ہے۔

مقدمة تفيرابن عطيدس ماخوذ ہے جس میں مختلف ابواب قائم کر کے متعدد موضوعات رقلم المایا ہے۔ان میں فضیلت قرآن ،فضیلت تفسیر ،مراتب مفسرین ،عجمی الفاظ کی قرآن میں شمولیت پر بحث اور قرآن وسور کے اساء کا تفصیلی بیان ہے۔

خلاصه بیہے که میتفسیراز اول تا آخرابن عطیه کی تفسیر محرر وجیز سے ماخوذ ہےاورمصنف

نے اس براعتاد کیاہے۔

الدراكمثورفي النفسير بالماثورللسيوطي اس كتاب كےمصنف حافظ جلال الدين ابوالفضل عبد الرحمٰن بن ابي بكر بن محرسيوطي شافعی ہیں جوعظیم محقق اور صاحب تصانیف کثیرہ ہیں۔ ولادت ۸۴۹ھ میں ہوئی۔ ابھی چھسال کی عربیس ہوئی تھی کہ والد کا سایہ سرے اٹھ گیا۔ والد ماجد کی وصیت کے مطابق شخ کمال بن ہام کی تعلیم و تربیت میں رہے۔ آٹھ سال کی عمر میں قرآن کریم ختم کیا۔ پھر بہت کی کتابوں کے متون حفظ کئے اور کثیر مشائخ سے علم حاصل کیا۔ آپ کے شاگر درشید داوُدی نے ایے شیوخ کی تعدادا کیاون شار کی ہے۔ اور آپ کی تصانف اس کثرت سے ہیں کہ آپ کی سوسے زیادہ بیان کرتے ہیں ، اور کہتے ہیں کہ میں نے خودد یکھا کہ آپ ہر دن تین جز تصنیف فرماتے۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ آپ کی تصانف کو قبول عام حاصل ہوااور شرق وغرب ہیں آپ کی تصانف پھیل گئیں۔ تصانف کھیل گئیں۔

اپنے دور میں اعلم علاء تھے،علم حدیث اور فنون میں یگا نہ روز گار۔سندومتن ، جرح وتعدیل رجال اوراشنباط احکام میں پدطولی رکھتے تھے۔خود بیان کرتے ہیں کہ میں نے دولا کھ احادیث حفظ کیس ،اگر مجھےاس سے زیادہ ملتیں تو وہ بھی یاد کر لیتا۔

چالیس سال کی عمر میں دنیا اور اہل دنیا سے ترک تعلق کر کے عبادت میں مشغول ہو گئے سے ۔ افتاء و تدریس کا مشغلہ بھی ترک کر دیا تھا۔ اپنی تصنیف شفیس میں اس سلسلہ میں ایک معذرت نامہ بھی تحریر کیا ہے۔ روض کہ مقیاس میں گوشہ تنہائی اختیار کر لیا تھا اور وقت وصال تک یہیں مقیم رہے۔ آپ کے مناقب بے شار ہیں۔

جعرات کی صبح ۱۹رجهادی الاولی ۹۱۱ ه میں اس مقام پروصال ہوا۔فرضی الله تعالی عنه وارضاه عنابه

### تفيير درمنشور

ال تفیر کے تعلق سے آپ نے مقدمہ میں تحریر فرمایا ہے کہ جب میں نے تفییر ترجمان القرآن تالیف کی جس میں احادیث وآثار پر ہی بنائے کارر تھی اور بحمرہ تعالی پیمل ہوئی۔اس میں دس ہزارسے زائدا حادیث ہیں۔

لیکن جب میں نے دیکھا کہلوگ سند کے بجائے صرف متن ہی کے خوگر ہیں اور سندوں کو یاد رکھنے سے جمتیں قاصر ہو چکی ہیں۔لہذامیں نے سندوں کوجذف کر کے صرف متن لکھااور ہرکتاب کا آخر میں حوالہ لکھ دیا اوراس کتاب کا نام میں نے درمنشور رکھا۔

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ آپ نے اس کتاب کوتر جمان قر آن سے کنیص کر کے لکھا ہے۔ انقان کے آخر میں آپ نے یہ بھی لکھا ہے کہ میں نے ایک تفییر شروع کی جو تمام تفاسیر منقولہ کو جا مع ہو۔ اس میں استنباط واشارات بھی ہوں۔ اور اعراب ولغات بھی۔ بلاغت کے نکات بھی ہوں اور محاس بدائع بھی ، کہ پھر کسی دوسری تفییر کی ضرورت ہی پیش نہ آئے۔ اس کا نام میں نے مجمع البحرین ومطلع البدرین رکھا اور انقان کو میں نے اس کا مقدمہ بنایا۔

لیکن اس تفسیر کا حال معلوم نه ہوسکا۔ درمنثور سے بیہ بات واضح ہے کہ بیہ وہ تفسیر نہیں ،
کیونکہ اس میں محض تفسیری روایات ہیں ، نہ روایات میں جرح وتعدیل ہے اور نہ تھے وتفعیف ۔
بلکہ بیصرف سلف کی تفاسیر کا باعتبار روایت مجموعہ ہے۔

آپ نے امام بخاری مسلم، نمائی، ترفدی منداحد، ابوداؤد، ابن جریر، ابن ابی حاتم، عبد بن حمید اور ابن ابی الدنیاوغیر ہم سے تغییری روایات نقل کی ہیں اور بس ۔

لہذااس میں سبطرح کی احادیث ہیں، بہرحال یہ بات واضح ہے کہ تفاسیر ما ثور جن کا تذکرہ اب تک ہواان میں یہ بی تفسیر الی ہے جس میں محض روایت پراکتفا کیا ہے۔ورنہ فرکورہ بالا تفاسیر میں ہرایک کے اندر کچھانہ کچھ رائے اور تفسیر عقلی کودیل ہے۔

ہم نے ان تمام کتابوں کا ذکر تفاسیر ما تورہ میں محض اس وجہ سے کیا کہ ان کوفل وروایت میں دوسری تفاسیر کی بہ نسبت زیادہ دخل ہے۔

یہ چند کتابیں ذکر کی گئیں ورندان کےعلاوہ بھی بہت کتابیں ہیں بعض کاصرف نام رہ گیا ہےاور بعض موجود بھی ہیں اور ان سب کا احاطہ نہایت مشکل ہے۔

#### تيراطريقه

تفیر بالرائے اوراس کے متعلقات کی شکل میں رونما ہوا۔ رائے کا اطلاق اعتقاد، اجتہاداور قیاس پر ہوتا ہے۔ اصحاب قیاس کواسی لئے اصحاب رائے کہا جاتا ہے۔ یہال تفییر بالرائے سے مراد وہ تفییر ہے جس میں اجتہا دکو دخل ہو۔ لہٰذا تفییر بالرائے میں مفسر کے لئے بالرائے سے مراد وہ تفییر ہے جس میں اجتہا دکو دخل ہو۔ لہٰذا تفییر بالرائے میں مفسر کے لئے

ضروری ہے کہ وہ علم تفییر کے ان شعبوں کی معرفت رکھتا ہوجن کا بیان گزرا۔ اس کوتفییر عقلی ہے بھی تعبیر کرتے ہیں۔ .

زمانہ قدیم سے علاء میں اختلاف رہا ہے کہ تغییر بالرائے جائز ہے یا نہیں۔لہذا مغسرین کے اس سلسلہ میں دوموقف ہیں، پھر ہرایک اپنے موقف کی تائید میں دلائل پیش کرتا ہے۔

ایک جماعت اس قدراپے موقف میں سخت ہے کہ وہ تفییر کا اہل کسی کو قرار ہی نہیں دیتے خواہ وہ عالم ہو،ادیب ہو، دلائل کی معرفت تا مہر کھتا ہو، فقہ ونحواورا خبار وآثار کا بخو فی علم رکھتا ہو۔ فقہ ونحواورا خبار وآثار کا بخو فی علم مکتا ہو۔ ہائ تفییر اس وقت جائز جب کہ اس کی تفییر یا تو حدیث رسول کی طرف راجع ہویا صحابہ وتا بعین کے اقوال سے ماخوذ ہو۔

دوسری جماعت کا موقف اس کے برعکس ہے۔ وہ رائے اور اجتہاد کی تفییر کو ہذموم قررار نہیں دیتے۔ بلکہ جوعلوم وفنون کا جامع ہووہ اپنی رائے اور اجتہاد سے تفییر کرسکتا ہے۔ دونوں فریق اپنے دعوی کودلائل و براہین سے تابت کرتے ہیں۔

فریق اول: -ان حفرات کا کہنا ہے کہ تغییر بالرائے بغیرعلم اللہ تعالی کی جناب میں اب کشائی ہے۔اور بینا جائز وحرام ہے۔لہذا تغییر بالرائے بھی حرام ہے۔

ال شکل اول کے مقدمہ صغری کی وضاحت اس طرح ہے کہ اپنی رائے سے تفییر کرنے والا یقین سے نہیں کہنا کہ بیداللہ تعالی کی مراد ہے۔ یعنی وہ ظن وخمین سے کہنا ہے۔ اور اللہ تعالی کی ذات وصفات میں ظن وخمین ناجا کڑے کہ ریا بغیر علم لب کشائی ہے۔

مقدمه كبرى كا ثبات كى دليل يه ب كه الله تعالى فرمايا:

وان تقولوا على الله ما لا تعلمو ن\_ (سورة الاعراف ٢٣)

بيآيت كالكراماقبل مين مذكورمحرمات پرمعطوف ہے\_ يعنى

قل انما حرم ربى الفواحش ما ظهر وما بطن \_ (سورة الاعراف (٢٣) اورسوره اسرايل يول فرمايا:

(سورة الاسراء (٢٦)

ولا تقف ماليس لك به علم \_

اس دلیل کے جواب میں فریق ٹانی یوں کہتا ہے:

ہمیں ذکورہ دلیل کا مقدمہ صغری تنگیم ہیں، اس کئے کہ ظن بھی علم کی ایک قتم ہے،
کیونکہ ادراک رائج کانام ظن ہے۔ اورا گرصغری تنگیم بھی کرلیا جائے تو کبری ممنوع۔ کیونکہ ظن
اس وقت ممنوع قرار دیا جاتا ہے جب علم بھینی قطعی تک وصول ممکن ہو۔ کہ نصوص شرعیہ میں سے
کوئی نص قطعی موجود ہویا کوئی ایسی دلیل عقلی جوموجب یقین ہو۔ اور جب ان میں سے کوئی نہ ہو
توظن کافی ہے۔ کیونکہ بیخودد لیل قطعی بھینی سے ثابت ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

(سورة البقر ٢٨٦)

لا يكلف الله نفس الا وسعها".

اورحضورا كرم صلى الدرتعالى عليه وسلم كافر مان شامد ب:

جعل الله للمصيب اجرين وللمخطى واحدا \_

اورحضور نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم نے جب حضرت معاذبن جبل کویمن کا قاضی بنا

#### كربهيجانو فرمايا:

فبم تحكم ؟ قال: بكتاب الله، قال: فإن لم تحد ؟قال: بسنة رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم \_ قال: فإن لم تحد ؟قال: احتهد برأئي فضرب رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في صدره وقال الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لمايرضي رسول الله: \_

فریق اول تفسیر بالرائے کے بارے میں دوسری دلیل یوں پیش کرتا ہے کہ اللہ تعالی کا

فرمان ہے:

وانزلناا ليك الذكر لتبين - (سورة المحل ٢٦٠)

اس آیت میں بیان قرآن کی نبیت حضور سید عالم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی جانب ہے، لہذاد وسر کے سی کومعانی قرآن بیان کرنے کی اجازت نہیں۔

بدار سرک مار ماں رہی ہیں دیسی جمعی کا مسردہوا تھا۔ کین حضور کا مسردہوا تھا۔ کیکن حضور کا اس دلیل کا جواب میہ ہے کہ ہاں بلا شبہ حضور کو میں عظیم کا مسردہوا تھا۔ کیکن حضور کا میان میں موااور بہت می چیزوں کو واضح طور پر آپ نے بیان نہیں فرمایا۔لہذا جن چیزوں کا بیان

آپ سے وار دہواں میں تو چون و چرا کی گنجائش نہ رہی ۔لیکن جن چیز ول کو بیان نہیں فر مایا تواس میں اہل علم کوغور وفکر کی اجازت بلکہ اس آیت کے آخر میں غور وفکر کی وعوت و ترغیب ہے۔اللہ تعالی فر ما تا ہے:

ولعلهم يتفكرون \_

اور بہت سے دلائل ہیں جو جانبین سے پیش کئے جاتے ہیں۔ صحیح بات ہے کہاگر تفسیر بالرائے نا جا کز ہوتی تو اجتہا دسرے سے باطل قرار پاتا ور پھر بہت سے احکام شرعیہ ومسائل فرعیہ جیز خفا میں رہ جاتے جس سے دین علوم تعطل کا شکار ہوجاتے۔ لہذا تفسیر بالرائے کو علی الاطلاق ممنوع اور نا جائز قرار دینا کسی طرح بھی درست نہیں۔

آخری بات رہے کہ جب صحابہ وتا بعین خودا پنے اجتہاد وقیاس سے تفییر قرآن کرتے آئے بلکہ خود حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنے صحابہ خصوصا حضرت ابن عباس کے لئے تفییر قرآن کی تو فیق کے سلسلہ میں یوں دعا سے نواز تے رہے:

اللهم فقهه في الدين و علمه التا ويل "

تو پھرکیاشک رہا۔ ہاں بیضرور ہے کہ ہر کس وناکس کواس طرح تفییر کی اجازت نہیں بلکہ صاحبان علم وضل ہوں جوان شرائط کو جامع ہوں۔

تفییر کے لئے کن علوم کی ضرورت ہے

تفییر بالرائے کی علائے کرام نے جن حضرات کو اجازت دی ہے، ضروری ہے کہوہ مندرجہ ذیل علوم وفنون کے جامع اور ماہر ہوں۔

(۱)علم لغت-اس کئے کہ اس علم کے ذریعہ مفردات الفاظ اور وضع کے اعتبار سے جو ان کے مدلولات ومعانی ہیں وہ معلوم ہوتے ہیں۔

امام مجامد نے فرمایا:

جواللدرب العزت اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے اس کے لئے جائز نہیں کہوہ قر آن میں بغیر لغات عرب جانے لیے کشائی کرے۔

لہذا زبان عربی میں مہارت تامہ اور جحر کامل ضروری ہے، تھوڑی بہت عربی دانی کافی نہیں۔ کیونکہ بسا اوقات لفظ مشترک ہوتا ہے اور مفسر کو ایک ہی معنی معلوم ہیں اور دوسرے اس سے پوشیدہ، اور ان ہی میں سے کوئی مراوتو پھر بینفیر نہیں تحریف و تبدیل ہوگی جب کہ لفظ اس کا محتمل نہ ہو۔ اور محتمل کی صورت میں تاویل قرار یائے گی۔

(۲) علم نحو۔ کہ معنی اعراب کے اختلاف سے مختلف ہوتے رہتے ہیں،لہذااعراب کا اعتبار ضروری ہے اور بیلم نحو سے ہی حاصل ہوگا۔

(۳) علم صرف کیونکہ اس علم کے ذریعہ الفاظ کے صیغے اوروزن معلوم ہوتے ہیں ،

ابن فارس نے کہا: کہ جس نے بیلم حاصل نہ کیاس نے عظیم علم فوت کردیا۔

امام سیوطی زختری سے قل کر کے بیاں کرتے ہیں: ایک شخص نے آیت کریمہ "ب و م

ندعو کل انا س بامامهم " میں امام کو ام کی جمع قرار دیا اور کہا کہ قیامت کے دن لوگ اپنی ما
وُل کے ساتھ بلائے جائیں گے بایول کے ساتھ نہیں۔

لیکن به غلط اورنهایت شنیع ہے اور علم صرف سے عدم واقفیت کا نتیجہ۔ کیونکہ ام کی جمع امام نہیں آتی۔

(۴) علم اهتقاق: کیونکہ لفظ جب دومختلف مادوں سے مثق ہوتو معنی میں بھی اختلاف ہوجا تا ہے، جیسے فاضل بھی فضیلۃ سے۔

(۵)علم معانی: که تراکیب کلام کی خصوصیات اس حیثیت سے کہ وہ معنی کا افادہ کریں اسی معلوم ہوتی ہیں۔

(۲) علم بیان: که تراکیب کلام کی خصوصیات اس اعتبار سے کہ معنی میں پوشیدگی اور وضاحت انہیں کے اختلاف سے رونما ہوتی ہے۔

(2) علم بدلیج بخسین کلام کے طریقے اس سے معلوم ہوتے ہیں۔ لہذا یہ تنیوں علوم مفسر کے لئے نہایت اہم ہیں کہان کے ذریعہ قرآن کی اعجازی شان نمایاں ہوتی ہے۔

(۸)علم قرأت: تا كەمفىر بعض وجوە محتمله كوبعض پرتر جيح دے سكے۔

(۹) علم اصول دین: بین کلام ہے۔ ای علم کے ذریعہ مفسر اللہ جل مجدہ کی ذات وصفات کے شایان شان چیزوں کے بارے میں قرآن عظیم سے استدلال کر سکے گا۔ اور جولائق شان نہیں ان کی نفی۔ اس طرح نبوت ورسالت اور قیامت وآخرت کے بارے میں وہ چیزیں بیان کرے گاجو سے ہوں گی۔ اور بیالم نہیں تو پھر گراہی و بے دینی میں مبتلا ہوگا۔

(۱۰)علم اصول فقہ: اس کئے کہ اس علم کے ذریعی مفسر بیہ جانتا ہے کہ س طرح آیات سے احکام شرعیہ کا استنباط کیا جائے اور کیسے ان پردلیل قائم کی جائے۔ اس علم سے اجمال و بیان، عام و خاص اور مطلق و مقید کی معرفت حاصل ہوتی ہے۔ اور اس سے امرونہی وغیرہا کی معنی مراد پردلالت سمجی جاتی ہے۔

(۱۱)علم اسباب نزول:اس کے ذریعہ آیات کا شان نزول معلوم ہوتا ہے جس کے ذریعہ مرادالہی معلوم کرنے میں مدملتی ہے۔

(۱۲)علم فضص: اس لئے کہ جب سی قصہ کا تفصیلی علم ہوتا ہے تو وہ قر آن کے اجمالی بیان کو سمجھانے میں معین وید د گار ثابت ہوتا ہے۔

(۱۳) علم ناسخ ومنسوخ :اس علم کے ذریعہ محکم آیات معلوم ہوتی ہیں، جواس سے عافل رہتا ہے تو وہ بسااوقات منسوخ حکم پر فیصلہ سنا تا ہے اور خود گمراہ ہوکر دوسروں کو بھی گمراہ کرتا

ہے۔ (۱۴)ان احادیث کاعلم جومجمل وہم آیات کو بیان کرتی ہیں۔ تا کہ شکل مقامات کی توضیح ہوسکے۔

(۱۵)علم موهبه: بیرایساعلم ہے کہ اللہ تعالی عالم باعمل کوعطافر ماتا ہے اور اس کی جانب اس آیت میں اشارہ ہے۔

"واتقواالله ويعلمكم الله" - (سورة البقرة ٢٨٢) اورحضور نبى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم نے ارشا وفر مايا: "من عمل بما علم ورثه الله علم مالم يعلم" عالم باعمل كوالله تعالى السي علوم كا ام احدرضا اور علم تغییر می ند سر

عامل بنادیتا ہے جواس نے اپنے کسب سے حاصل نہیں گئے۔

امام سیوطی رضی اللہ تعالی عندنے ان علوم کوشار کرائے جومفسر کے لئے ضروری ہیں آخر

مِن فرمایا:

یں ہوی کے سلسلہ میں تمہیں بیاشکال پیش آئے کہ بیتو ایساعلم ہے جوانسان کی طاقت سے باہر ہے۔ حالانکہ ایسانہیں اس علم کو حاصل کرنے کے لئے ایسی چیزوں کو اپنانا ضروری ہے جو کمل وزعد کا سبب ہیں۔

امام ذرکشی' البرهان فی علوم القرآن' میں فرماتے ہیں: واضح رہے کہ وحی اوراس کے اسراراس شخص کو حاصل نہیں ہوتے جس کے دل میں بدعت، کبر، ہوائے نفس، حب دنیا، ایمان پرعدم ثبات بضعف ایمان، وغیر ہاصفات مذمومہ ہوں۔ یا کسی بے علم نام نہا دمفسر کے قول پر اعتماد رکھتا ہو۔ یا بحض اپنی عقل پر بھروسہ دکھتا ہو۔ ایسے خص کے لئے بیتمام چیزیں کشف اسرار اور رموز وحی سے انکشاف میں مانع اور آڑبن جاتی ہیں۔ اس آیت میں اس معنی کے طرف اشارہ

۲

سا صرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق" المم ابن عيية فرماتي بين:

ایسےلوگوں سے قرآن ہی سلب کر لی جاتی ہے۔

یدہ علوم ہے جن کوعلائے کرام نے فہم قرآن کے لئے ضروری قرار دیا ہے۔ پھر بھی انہی علوم میں تفسیر منحصر نہیں۔

مصادرتفسير

فدکورہ بالاتفصیل سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ فریقین کے درمیان تفییر بالرائے کے سلسلہ میں جواختلا فات ہیں درحقیقت وہ لفظی ہیں حقیقی نہیں۔ کیونکہ مجوزین بھی تفییر بالرائے کی دوستم بیان کرتے ہیں۔

ایک قتم جائز۔ دوسری ناجائز۔

امام احمدرضا اورعلم تغبير

مندرجہ بالاعلوم کے حامل اشخاص اس بات کے مشخق ہیں کہوہ اپنے اجتہا دو قیاس

44

سے تغییر کریں۔ ہاقی لوگ اس سے محتر زر ہیں۔ جن حضرات کو تغییر بالرائے کی اجازت ہے ان پر بھی لا زم ہے کہ تغییر کے وقت ان مصادر کا بھی لحاظ رکھیں جن کی ترتیب اس طرح بیان کی جاتی ہے۔

معادرہ کی عظرت کی میں بغور تلاش کی اور ہوئے کیا جائے۔ یعنی قرآن کریم میں بغور تلاش کیا اولاً: خود قرآن عظیم کی طرف رجوع کیا جائے۔ یعنی قرآن کریم میں بغور تلاش کیا جائے کہاں مضمون کی کوئی دوسری آیت ہے یانہیں۔ اگر ہے تواس طرح کی تمام آیوں کو یکجا کر جائے کہاں اجمال ہے اور کہاں تفصیل لہذا مجمل کو مفسر پرمجمول کر کے تفسیر کی جائے کے دیکھا جائے کہ کہاں اجمال ہے اور کہاں تفصیل لہذا مجمل کو مفسر بالقرآن کہلاتی ہے۔ اگرا سے مقادات پر بھی محض رائے اور قیاس سے کام لیا تو یہ سے سے اگرا سے مقادات پر بھی محض رائے اور قیاس سے کام لیا تو یہ سے سے اگرا سے مقادات پر بھی محض رائے اور قیاس سے کام لیا تو یہ سے سے اگرا سے مقادات پر بھی محض رائے اور قیاس سے کام لیا تو یہ سے سے مقادات پر بھی محض رائے ہوگی جو مذہوم ہے۔

یرب درجہ اور درجہ استہ اللہ تعالی علیہ وسلم سے منقول تفییری روایات کی طرف رجوع کیا فائی: رسول اللہ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے منقول تفییری روایات کو ہرگز جگہ نہ دے، جائے کیکن حتی الا مکان ضعیف روایات سے محتر زر ہے، اور موضوع روایات کو ہرگز جگہ نہ دے، اور تفییر میں اس طرح کی روایات بھی کافی تعداد میں شامل ہوگئی ہیں۔ لہذا جب تک سے حاحادیث اور تفییر میں اس طرح کی روایات بھی کافی تعداد میں شامل ہوگئی ہیں۔ لہذا جب تک سے احادیث سے تفییر ممکن اس وقت تک تفییر بالرائے کی ہرگز اجازت نہیں۔

رابعاً: لغت عربیاور قواعد شرعیه کالحاظ ضرور کیا جائے ، کیونکہ قرآن عربی زبان میں نازل ہوااوراللہ کے رسول حضور نبی کریم علیہ التحیة والتسلیم نے حضرت ابن عباس کے لئے جودعا

امام احمد رضا اور طم تغییر فرمائی اس کا مطلب بھی ہیہ ہے کہ اصول شریعت کی روشنی میں قرآن عظیم کاعلم اور دین کی سجھ عطا فرما۔

امیرالمومنین حضرت علی مرتضی کرم الله تعالی وجه الکریم سے ایک مرتبہ وض کیا گیا:

کیا آپ کے پاس قرآن کے بعد حضور کی جانب سے کچھاور بھی ہے تو آپ نے فرمایا:

الله رب العزت کی تم ، اس کے علاوہ کچھ بیس کہ اللہ کسی کوقر آن کی سمجھ عطا فرمائے۔

یہ جی وجہ ہے کہ صحابہ بعض آیات کے افہام وتفہیم میں مختلف ہوئے ، جس کی عقل وسمجھ اور نظر وفکر جہال تک پہونچی انہوں نے وہی بیان کیا۔

مفسر کوجن امور سے اجتناب ضروری ہے

چند چیزیں وہ ہیں جن سے مفسر کواحتر از لازم ہے تا کہاس سے خطاوا قع نہ ہواوران لوگوں میں اس کا شار نہ ہونے لگے جو قرآن میں اپنی فاسدرائے کو دخل دیتے ہیں۔ان میں بعض یہ ہیں۔

(۱) لغت وزبان کے قوانین اور شریعت کے اصول کو جانے بغیر مرادالہی کو بیان کرنے پرجرائت کرنا۔اورعلوم تفسیر حاصل کئے بغیر تفسیر بیان کرنا۔

(۲) الله تعالی نے جن چیزوں کی مراد کو پوشیدہ رکھااس میں فوروخوض کرنا۔ جیسے آیات مثابہات کہ الله کے سوا کو ئی نہیں جانتا۔ یا الله کی عطاسے اس کے محبوب دانائے غیوب صلی الله تعالی علیہ وسلم جانتے ہیں۔ کہ ان کو الله تعالی نے اپنے بندوں سے چھپایا۔

(٣) اپی خواہش نفس سے تفسیر کرنا۔ یا محض انکل سے کسی معنی کورجے دینا۔

(۴) این تفییر کرنا جوکسی فد جب فاسد کو ثابت کرے۔ لینی فد جب کو اصل قر اردے کر تفییر کو تا ایس طرح کی تا ویل بیان کرنے میں حیلہ بہانہ تلاش کرنا اور جس طرح بن پڑے اپنے فد مہب کے مطابق تفییر کر لینا ،اگر چہوہ معنی غریب و بعید بی کیوں نہ ہوں۔ مطرح بن پڑے اپنے فد جب کے مطابق تفییر کر لینا ،اگر چہوہ معنی غریب و بعید بی کیونکہ بینا جا کڑے۔ (۵) بغیر دلیل اللہ تعالی کی مراد کو قطعی طور پر بیان کرنا کہ یہ بی ہے کیونکہ بینا جا کڑے۔ ان قام چیز ون سے احتر از لازم وضروری ہے۔

|                        | Tittps.//ataurinabi.biogspot.com/                                                                                          |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 41_                    | امام احدرضاا ورعلم تغيير                                                                                                   |
| ے جوقطعا مائ           | گزشته صفحات میں آپ پڑھ چکے کہ تغییر ہالرائے کی ایک صورت وہ۔<br>گزشتہ صفحات میں آپ پڑھ چکے کہ تغییر ہالرائے کی ایک صورت وہ۔ |
| شرم<br>نه مهود برجلوگر | سرستہ مات ہیں، پ پوت ہے۔<br>ہےاور بہت سے مفسرین نے اس طریقتہ کواپنایا، بے شارتفبیریں اس نجج پر منع                         |
| <i>// •</i>            | پره کن بعض که ایس جوزیاد ومشهور بهونمی وه پیرېپ -                                                                          |
| <b>7.</b> Y• Y         | مغات الغيب (تغيير كبير) ابوعبدالله محمد بن عمر ملقب بهخرالدين الرازي                                                       |
| 791                    | انوارالتزيل واسرارالباومل ابوالخيرمجمه بن على البيصاوي الشافعي                                                             |
| » L·1                  | مدارك التتزيل وحقًا كق التاويل ابوالبركات عبدالله بن احمدالسفي احقى                                                        |
| a LM (                 | لباب البّاويل في معانى التزيل ابوالحن على بن محمه البغد ادى المعروف بالخازلز                                               |
| o LMO                  | البحرالمحيط ابوعبدالله محمربن يوسف الاندكسي الحياتي                                                                        |
| <i>"</i> ∧۵+           | غرائب القرآن درغائب الفرقان نظام الدين بن الحن الخراساني النيسا فوري                                                       |
| » AYP                  | تفييرالجلالين محمين احمد جلال الدين أمحلي الشافعي                                                                          |
| p 911                  | رر ابوالفضل عبدالرحمن بن ابي بكرالسيوطي                                                                                    |
| D 944                  | سراج المنير تشمس الدين محمد بن محمد اشر بيني القاهري                                                                       |
| ۸۹۳ ه                  | ارشادالعقل أسليم ابوالسعو دمجر بن محمد العما دى انحفى                                                                      |
| ۰۱۲۷۰                  | روح المعانى ابوالثناء محمودالآلوس البغد ادى                                                                                |
| يا ۱۲۰۰ ه              | روح البيان الشيخ العارف الكامل المعيل الآفندي القي تقر                                                                     |
| - ,                    | ان تمام کتب کی تفصیلات ملاحظه فرما ئیں                                                                                     |
|                        | مفاتيح الغيب للرازي                                                                                                        |
| 1. 1.                  | اس کا کا کا مون او عرب او می حسور دو در عامتین<br>اسکا کا کا مون او عرب او می در عرب دو در عامتین                          |

ال كتاب كے مصنف ابوعبدالله محمد بن عمر بن حسين بن حسنين على تنبي بكرى طبرستانی رازی ہیں۔ آپ كالقب فخر الدین ہے، ابن خطیب شافعی اورامام رازی ہے مشہور ہیں۔ آپ كی ولا دت ۴۳ ۵ ه میں ہوئی ۔ فرید عصر اور متعلم زمانہ تھے۔ بہت سے علوم مبل مہارت تامہ حاصل تھی۔ تفیر وكلام میں اور علوم عقلیہ ولغت میں امامت كا ورجہ ركھتے تھے۔ آپ كی بارگاہ میں دور در از سے الل علم حاضر ہوتے اوراكتماب علم میں مشغول رہے۔

آپ نے اپنے والد ضیاء الدین عمر بن حسین خطیب رازی سے علم حاصل کیا، پھر کمال سمعانی ، مجد جبلی اور بہت سے ہم عصر علماء سے اخذ علم کیا۔ علمی شہرت کے ساتھ آپ کو وعظ و تذکیر میں خاص ملکہ حاصل تھا۔ کہتے ہیں کہ آپ عربی و تجمی دونوں زبانوں میں وحظ کہتے اور دوران وعظ آپ کو وجد طاری ہوتا اور گریدوزاری فرماتے۔

آپ نے اپنی یا دگار میں مختلف علوم وفنون میں تصانیف چھوڑیں اور پوری دنیا میں ہے کتابیں پھیل گئیں اور ان کتا بول کو ایسی قبولیت عامہ حاصل ہوئی کہ متفقہ مین کی بہت می کتابوں ہے لوگ بے نیاز ہو گئے اور آپ کی کتابوں میں مشغول ہوئے۔

آپ کی تصانیف میں اہمیت کی حامل آخیر کبیر ہے۔ جس کا نام آپ نے مفاتع الغیب رکھا۔ ساتھ ہی سور ہُ فاتحہ کی مستقل تغییر ہیں ایک جلد میں لکھی جواب تغییر کبیر کے شروع میں ضم کردی گئی ہے۔ علم کلام میں مطالب عالیہ، ردومنا ظرہ میں کتاب البیان والبر هان، اصول فقہ میں الحصول، حکمت و فلسفہ میں طخص شرح اشا رات اور شرح عیون الحکمت بطلسمات میں امرار المکنون، جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیز خشری کی مفصل کی شرح ہے۔ فقہ میں امام غزالی کی وجیز کی شرح، اور ان کے علاوہ بہت می کتابیں تصنیف فرما کیں۔

امام رازی کا وصال ۲۰۲ ھیں مقام رے میں ہوا۔ وصال کا سبب یہ بتایا جا تا ہے کہ آپ کے اور فرقہ کر امیہ کے درمیان ایک زمانہ تک بحث ومناظرہ رہا، آخر میں کرامیہ گروہ کے ایک فض نے آپ کو زہر دے دیا جس سے آپ کا انقال ہوگیا۔

تفيركبير

یتفیرآٹھ ضخیم جلدوں میں طبع ہو کر مقبول انام ہے، کین بعض علاء کا کہنا ہے کہ آپ نے مینسیر کممل نہیں کی تھی کہ وصال ہو گیا۔

ابسوال بیہ کہ پھراس کو کمل کس نے کیا۔اس میں اختلاف ہے اور اس میں بھی اختلاف ہے اور اس میں بھی اختلاف ہے کہ اس کا استحاد اللہ استحاد اللہ کا استحاد کیا۔ استحاد کا استحاد کا استحاد کی استحاد کا کا استحاد کا

حافظ ابن جرعسقلاني درركامنه ميس لكصة بين : كماس كي تحميل احمد بن محمد بن الجرم

مجم الدين مخزوى قولى فى كاوران كاوصال ١٥٢ هم موا

اورصاحب کشف الظنون کہتے ہیں: کہ شخ نجم الدین احمد بن محمد تمولی نے اس کا تکملے کھا ورصاحب کشف الظنون کہتے ہیں: کہ شخ نجم الدین احمد بن کھا اور ان کا حصل ہوا۔ لیکن یہ بھی کھمل نہ کرسکے تو قاضی القصاۃ شہاب الدین بن خلیل خوبی دمشق نے اس کو کھمل کیا اور ان کا انتقال ۲۹ سے میں ہوا۔

دوسرااختلاف بیہ کہ امام رازی نے کہاں تک تفییر لکھی تھی۔ سیدمرتضی زبیدی شرح شفائے قل کرکے لکھتے ہیں کہ سورۃ الانبیاء تک آپ نے لکھی تھی۔

اس امر کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ سورۃ الواقعہ کی تفییر میں مرقوم ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

المسالة الاولى اصولية ذكر ها الامام فخر الدين رحمه الله في مواضع كثيرة ونحن نذكر بعضها \_

یہ عبارت اس بات کا واضح خبوت ہے کہ امام رازی اس سورت کی تفسیر تک نہیں پہونچے۔

ہاں اس کے معارض سورہ کا ندہ کی تفسیر میں آپ کا وہ بیان ہے جواس طرح ہے کہ امام رازی وضومیں نیت کو شرط قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ سورۃ البینہ میں اللہ تعالی کا فرمان ہے:

وماامرو الالیعبدوا الله مخلصین له الدین ۔ (سوۃ البینہ۔۵۔) اس آیت میں اخلاص کا مطلب نیت ہے اور ہم نے اس آیت کی تفییر میں نیت کے شرط ہونے کی کمل تحقیق کی ہے۔لہذا مزیدا طمینان کے لئے اس کی تفییر ملاحظہ ہو۔

امام رازی کے اس بیان سے اس بات کا اشارہ ملتا ہے کہ آپ نے کم از کم تیسویں پارہ کی سورۃ البینۃ تک تغییر لکھی۔

ان تمام اختلافات کواس طرح ختم کیا جا سکتا ہے کہ خود امام رازی نے تو سورۃ الانبیاء تک بی تقدیم کیا جا تک بی تک بی تفسیر کا محتی کی کھیل کا ارادہ کیالیکن وہ بھی کمل

نہ کر سکے اور آخر میں شہاب الدین خوبی نے اس کو کممل کیا۔ بیبھی ہوسکتا ہے کہ ان دونوں حضرات کا تکملہ جدا جدا ہو۔

اورسورة البینه کے سلسلہ میں جو کچھ بیان ہوا وہ اس امر میں صریح نہیں کہ آپ تغییر کرتے ہوئے وہاں تک پہونچے، بلکہ اس چیز کا اختال موجود ہے کہ آپ نے اس کی مستقل علیحدہ تغییر کی ہوجیہا کہ آپ کے الفاظ خوداس جانب مثیر ہیں۔ کیونکہ سورۃ المائدہ میں آپ نے یوں فرمایا:

وقد حققنا الكلام في هذا الدليل الخ\_

بیعبارت بتارہی ہے کہ آپ سورۃ المائدہ کی تفسیر سے پہلے سورۃ البینہ کی تفسیر لکھ چکے سے اور دہ تفلیر مستقل ہی رہی ہوگی۔

ان تمام چیزوں کے باوجودتفیر کبیر پڑھنے والا جانتا ہے کہ اسلوب بیان، شکوہ الفاظ، اور قوت دلائل کے اعتبار سے بوری کتاب مکساں ہے، اصل اور تکملہ میں فرق کرنا مشکل ہے۔ اس لئے حتی طور پرنہیں کہا جاسکتا کہ آپ نے کہاں تک تفییر لکھی تھی۔

بیقسیرعلوم وفنون کا بحربیکرال ہے۔آیات اور سورت کے درمیان ترتیب وارمنا سبت خوب بیان کرتے ہیں، بلکہ بسااوقات متعدد مناسبتیں بتاتے ہیں۔علوم ریاضیہ وطبعیہ،علم کلام، معتزلہ کے شبہات اور ان کا رد، آیات احکام میں فقہا کا مسلک، اور پھر فقہ شافعی کی برتری، مسائل اصولیہ،مسائل نحویہ اور بلاغت وغیرہ کے مسائل تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔خلاصہ کلام میں جا کہ علم کلام اور علوم طبعیہ کا گویا یہ انسائیکلویرڈیا ہے۔

ای لئے صاحب کشف الظنون کہتے ہیں کہ امام رازی نے اپنی تفییر کو حکماء وفلا سفہ کے اقوال سے بھر دیا ہے۔ اور ابوحیان نے تو بحر محیط میں یہاں تک کہا کہ اس تفییر میں ایس با تیں مجری پڑی ہیں جن کی علم تفییر میں حاجت نہیں ،اس لئے بعض علماء نے فرمایا: اس تفییر میں علم تفییر کے سواسب کچھ ہے۔

مدارك التزيل وحقائق التاويل للنسفي

اس تفییر کے مصنف ابوالبر کات عبد اللہ بن احمہ بن محمود تنفی حنفی ہیں۔ متاخرین علام میں زمدوور ع کے مالک اور معتد شار ہوتے ہیں۔ امام کامل، فقد واصول میں ماہر، حدیث اور اس کے مطالب بیان کرنے میں فائق اور کتاب اللہ کی بصیر ت تامہ رکھتے تھے۔ فقہ واصول میں آپ کی تصانیف نہایت معتبر ومفید شار ہوتی ہیں۔

آپ کی تصانیف میں متن وافی اوراس کی شرح کافی ، کنز الدقائق فقد میں ، مناراصول فقہ میں ،عمد واصول دین وعقائد میں ،اور مدارک النز میل تفسیر میں ۔

سیری میرون میں موسل میں موسل میں جو بکرستان کا شہر ہے دفن ہوئے۔فرضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ عنا۔

#### تفيير مدارك

یقیر دراصل تغییر بیناوی اور تغییر کشاف کا اختصار اور تلخیص ہے، ہاں کشاف میں جو معتزلہ کے استدلات تضان کوترک کر کے خالص فرجب اہل سنت و جماعت کی پیروی کرتے ہیں۔ تغییر میں اعتدال کی راہ اپناتے ہیں۔ نہ بہت طویل اور نہ بالکل مختصر، بلیغ نکات اور محنات بیں۔ تغییر میں جو بدیعہ بھی بیان کرتے ہیں اور معانی وقیقہ خفیہ کی وضاحت فرماتے ہیں۔ زخشری کی تفییر میں جو سوال جواب ہیں ان کو بھی اجمالا بیان کرتے جاتے ہیں۔ زخشری نے فضائل سور میں جو احاد بیث موضوع بیان کی تھیں ان کو بھی ایمالا بیان کرتے جاتے ہیں۔ زخشری نے فضائل سور میں جو احاد بیث موضوع بیان کی تھیں ان کو بھی ایمالا بیان کرتے جاتے ہیں۔ زخشری نے فضائل سور میں جو احاد بیث موضوع بیان کی تھیں ان کو بھی ایمالا بیان کرتے جاتے ہیں۔ زخشری نے فضائل سور میں جو احاد بیث موضوع بیان کی تھیں ان کو بھی ایمالا بیان کرتے ہوں ہے۔

مسائل نحوید کاذ کربھی کہیں کرتے ہیں لیکن زیادہ تفصیل سے نہیں۔قرآت سبعہ متوازہ مجمی التزاما بیان فرماتے ہیں۔

ای طرح آیات احکام میں نقهی ندا ب کابیان بھی اختصار اکرتے ہیں ،اور ندہب خل کی نصرت وجمایت میں کلام فرماتے ہیں۔

۔ اسرائیلی روایات کو بہت کم ذکر کرتے ہیں اور جہاں کہیں تذکرہ آتا ہے تو اس پرجر<sup>ح</sup> ونقد بھی فرماتے ہیں، البتہ بھی خاموثی ہے بھی نکل جاتے ہیں۔ لیکن بیاسی مقام پر جہاں کس عقیده پرزدنه پرلی هو۔اور جبعقائد اوراصول دین کی بات آتی ہے تو اسرائیلی روایات کا شدت سے تعاقب فرماتے ہیں۔

عارجلدوں میں یہ کتاب متداول ہے اورا کثر مدارس دیدیہ میں داخل نصاب ہے۔ لباب التاویل فی معانی التنزیل للخازن

اس کتاب کے مصنف ابوالحس علی بن محمد بن ابراہیم بن عمر بن ظیل شیخی بغدادی شافعی صوفی ہیں۔ لقب علاء الدین اور خازن سے مشہور ہوئے۔ اس لئے کہ آپ دمشق کی خانقاہ سیساطیہ کے کتب خانہ کے خازن تھے۔

یات کیا۔ بغداد میں ۱۷۸ ہمیں پیدا ہوئے۔ یہاں ابن دوالیبی سے علم حاصل کیا۔ پھر دمشق آئے اور قاسم بن مظفر اور وزیرہ بنت عمر سے استفادہ کیا اور بہت مشائخ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔

ابن قاضی کہتے ہیں: کہآپ ان اہل علم سے تھے جنہوں نے مختلف علوم وفنون میں کتابیں کھیں۔ انہیں تصانف میں یہ قسیر بھی ہے۔ اس کے علاوہ شرح عمد ۃ الاحکام ہے۔ اور مقتول المحقول دس جلدوں میں صحاح ستہ ، موکلا، منداحمہ ، مندشافعی ، اور سنن وارقطنی کا مجموعہ ہے جس کوآپ نے ابواب پر مرتب کیا ہے۔ سیرت نبوی پر بھی ایک طویل کتاب آپ نے تحریر فرمائی۔ آپ ایس کھی، لوگوں سے میل جول رکھنے والے صوفی بزرگ تھے۔ فرمائی۔ آپ ایکھا خلاق ، ہنس کھی، لوگوں سے میل جول رکھنے والے صوفی بزرگ تھے۔ آپ کا وصال ۲۱ کے میں بمقام حلب ہو۔ رحمہ اللدرجمۃ واسعۃ۔

تفبيرخازن

آپ نے بیفیرمعالم النزیل سے اختصار کر کے کھی۔ساتھ ہی سابقہ تفاسیر کا خلاصہ اور نجو رجمی پیش کیا۔خود فرماتے ہیں:

میرااس میں پر نہیں، ہاں قل وانتخاب اور حذف اسانید سے میں نے کام لیا ہے اور تطویل واسہاب سے اجتناب کیا ہے۔

پر کہتے ہیں: میں نے تغیر آیات میں جواحادیث پیش کی ہیں تو وہ اس لئے ہیں کہ

سنت رسول کتاب اللہ کابیان ہے، اور اس پرشرع اور احکام دین کی بنیاد ہے۔ ساتھ ہی میں نے ان احادیث کا حوالہ بھی پیش کر دیا ہے۔ اور حوالہ دیتے وقت اشار بیقائم کیا ہے۔ لہذا سمجے بخاری کے لئے (خ) اور جس کی تخر تئے پر دونوں متفق ہوں اس کے لئے (ق) اور جس کی تخر تئے پر دونوں متفق ہوں اس کے لئے (ق) لکھ دیا ہے۔ ہاں ان کے علاوہ سنن کی کتابیں جیسے ابوداؤد، ترفدی اور نسائی وغیر ہاتو ان کا اور احت کی اور امام بغوی نے ان کو اپنی سند سے روایت کیا تو ایے مصراحة ذکر کیا ہے۔ اور جن کی سند ہیں ملی اور امام بغوی نے ان کو اپنی سند سے روایت کیا تو ایے مقام پر میں ان کا نام لیتا ہوں۔

آپ نے اس تفسیر میں بہت ی اسرائیلی روایتیں اور واقعات بھی ذکر کئے ہیں جن کو آپ نے اس تفسیر میں بہت ی اسرائیلی روایتیں اور واقعات بھی ذکر کئے ہیں جن کو آپ نے بعض تفاسیر سے قال کیا ہے۔ جیسے تفسیر تغلبی وغیرہ 'کیکن ان پراکٹر مقامات میں تعاقب نہیں فرمایا۔ ہال بعض جگہول پرضعف اور کذب کی جانب اشارہ کیا ہے۔

قرآن کریم میں جہال حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے غزوات کی جانب اشارہ ہے تو آپ نے ان کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اور جب آیات احکام کی تفسیر کا موقع آتا ہے تو فقہی مسائل اور فدا جب فقہاء مع دلائل بیان کرتے ہیں۔ پھراس تفسیر میں پندوموعظت اور زہدور قائق سے متعلق بھی نفیس بیانات ہیں اور اس سلسلہ میں ترغیب وتر تیب پر مشتمل احادیث ذکر فرماتے ہیں۔ غرض کہ اس طرح کے اس تفسیر میں بہت سے علمی موضوعات ہیں۔ البحر المحیط لا کی حیان

اس کتاب کے مصنف ابوعبد اللہ محمد بن یوسف بن علی بن یوسف بن حیان اندلی غرناطی حیانی ہیں۔ لقب اثیرالدین اور ابوحیان سے مشہور ہیں۔ ولا دت ۲۵ ہو میں ہوئی۔ قرآن کریم عبد الحق بن علی خطیب سے پڑھا، پھر ابوجعفر بن طباع خطیب سے پھر عافظ ابوعلی بن ابی احوص سے۔اورعلم قرآت میں کمال حاصل کیا۔

اندلس وافریقہ کے متعدد شہروں میں بہت سے علماء سے اکتساب علم کیا۔ پھر اسکندر بہ آ کرعبد النصیر بن علی الدیوطی اور ابوطا ہر اسمعیل بن عبد اللہ تکبی سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ آخر بس مجنح بہا والدین بن نحاس کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں کے ہور ہے اور ادب کی بہت کا

https://archive.org/details/@zohaibhasahvaltasrinner

مایں ہوں ۔ کہتے ہیں: میں نے چارسو پچاس مشائخ سے علم حاصل کیا۔اور جن حضرات نے مجھے احازت دی ان کی تعداداس سے بھی زیادہ ہے۔

مفدی کابیان ہے: کہ میں نے ہمیشہ آپ کو کم کی ساعت، کتاب کا مطالعہ اور حصول علم میں مشغول پایا۔اس کے علاوہ میں نے بھی آپ کو خالی نہیں دیکھا۔

آپ شعروادب، نحو وصرف اور لغت میں امام مطلق تھے ،اس کے ساتھ ہی تفییر وحدیث اور اسائے رجال کی معرونت میں آپ کو بدطولی حاصل تھا۔

آپ سے بے شارلوگوں نے علم حاصل کیا حتی کہ آپ کے بہت سے تلا فدہ آپ کی میں پھیل حیات ہی میں بھیل حیات ہی میں بھیل حیات ہی میں بھیل حیات ہی میں بھیل گئی تھیں۔ اور وصال کے بعد بھی ان کو تبولیت عامہ حاصل رہی۔ تمام تصانف میں اہم ریہ بی تفسیر بحمیط ہے۔

اسکے علاوہ غرائب القرآن ایک جلد میں ، شرح تسہیل ، نہایۃ الاعراب ، خلاصۃ البیان ،
آپ شروع میں ظاہری المذہب تھے ، اس کے بعد اس سے رجوع کر کے شافعی المسلک ہو گئے تھے ، فلفہ سے بہت دورر ہے اور معتز لہ ومجسمہ سے برات ظاہر فرماتے ، سلف کے طریقہ برگامزن تھے۔

آپ کاوصال ۲۵ کے میں بمقام مفر ہوا۔ تفسیر بحر محیط

یقنیرآ تھ خخیم جلدوں میں مطبوع ومتداول ہے۔ وجوہ اعراب بتانے میں اپی مثال
آپ ہے۔مصنف نے مباحث نویہ جو آیات قرآنیہ سے متعلق ہیں ان پرسیر حاصل گفتگو ک ہے،

ہلکہ قن بات یہ ہے کہ ان بحثوں کے پیش نظر کتاب علم تفسیر کی بذہبت علم نحو کے زیادہ قریب پہونچ

ملک ہے۔ اس کے باوجود آپ نے تفسیر کی علوم کو اختیار کرنے میں بھی کوئی کسرنہیں اٹھار تھی ہے۔

لہذا مغردات کے معانی لغویہ بھی بیان کرتے ہیں اور اسباب نزول بھی ، ناسخ ومنسوخ کی نشاندھی

امام احدرضا اورعلم تغيير ۸۴

بھی کرتے ہیں اور علم قرآت مع توجیہات بھی علم بلاغت اور احکام فلہید کا بھی بیان ہے اور ملز وخلف کے اقوال تفسیر رہیجی ، آیات کے درمیان مناسبت وار تباط بھی اور بعض مقامات رتفیر مونا نہجی۔

غرض كرآپ نے سمندركوكوزه ميں بحرنے كى مثال بيش كى ہے۔ در حقیقت بير كاب مصنف نے اپنے شخ جمال الدین ابوعبد اللہ محمسلیمان بن حسن بن حسین مقدى معروف بابن التقیب كی تفییر " كتاب التحریر و التحبیر لا قوال ائمة التفسیر " سے اخذ كى ہے جوائ فن كى نہایت شخیم كتاب ہے اور سوجلدوں پر مشتمل ہے۔

غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسا بوري

اس کتاب کے مصنف مشہورا ما ملامہ نظام الدین بن حسن بن محمہ بن حسین خرامانی نیشا پوری ہیں، جو نظام اعرج سے مشہور ہیں۔ آپ کے اہل خاندان کا اصل وطن 'قم، کتا، لیکن آپ کی نشو ونما شہر نیشا پور میں ہوئی۔ آپ نیشا پور کے اساطین علم میں شار ہوتے تھے۔ علوم عقلیہ اور فنون عربیہ میں مہارت تامہ رکھتے تھے۔ انشاء اور علم تفییر میں یہ طولی حاصل تھا، تفاظ وقراء کے درمیان عظیم مقام کے حامل تھا ور تقوی وطہارت میں شہرت کے مالک۔

آپ نے اپنی بہت ی تصانیف یادگار چھوڑیں۔ ان شن ابن حاجب کی شافیہ کی شرح ، طوی کی تذکر و خواجہ کی شرح جوعلم ہیئت میں ہے اور اس کا نام توضیح التذکر و رکھا، رسائل فی علم ابواب، اوقاف قرآن، اور سب سے اہم تصنیف یہ ہی تفسیر غرائب القرآن ہے۔

تنبيرغرائب القرآن

آپ نے بیکتاب امام رازی کی تغییر سے اختصار کر کے کھی بعض مقامات پر کشاف سے بھی مضامیں اخذ کئے ہیں۔ آپ کا تغییری اسلوب میہ ہے کہ پہلے علم قرآت کا ذکر کرتے ہیں اور ان کے دجوہ بیا<sup>ن</sup> اور ان کے دجوہ بیا<sup>ن</sup> اور ان کے دجوہ بیا<sup>ن</sup>

https://archive.org/details/@zohaibhasahattasrinner

ام احدرضا اورهم هير

کرتے ہیں، اس کے بعد آیات میں ربط و مناسبت ذکر کرتے ہیں، پھر معانی کا نہا ہے میں وائد از میں ہیں ہیں اس کے بعد آیات میں ربط و مناسبت ذکر کرتے ہیں، متثابہات کی تاویل کرتے ہیں، کنا میں بیان کرتے ہیں، متثابہات کی تاویل کرتے ہیں، کنا میں میان قسیل کرتے ہیں، مبائل کلا میہ بیان کرتے وقت الل سنت اور دیگر فرقوں کے ذاہب دائل قائم دائل سنت و جماعت کی نصرت و جمایت اور تائید و تقویت میں دلائل قائم فرماتے ہیں اور پھر اہل سنت و جماعت کی نصرت و جمایت اور تائید و تقویت میں دلائل قائم فرماتے ہیں، مسائل فلسفیہ و کونیہ سے بھی تعرض فرماتے ہیں اور جہاں ایساموقع آتا ہے وہاں اس طرح کی توضیحات بھی ملتی ہیں مثال کے طور پر۔

الله يتو في الانفس حين مو تها \_ (سورة الزمر ٢٢٠)

ال آیت میں فرماتے ہیں کہ حکمائے اسلام کا قول ہے کہ ففس انسانی جونورانی ہے کہ جب بدن سے متعلق ہوتا ہے تو تمام ظاہری اور باطنی اعضا کوروش کر دیتا ہے، اس کا نام حیات اور بیداری ہے۔ ہاں نیند آتے وقت صرف باطنی بدن پراس کی ضیاء پڑتی ہے اور ظاہری بدن سے منقطع ہوجاتی ہے۔ لبند انفس حیات تو باقی رہتی ہے اور باطن کے قوی اپنے عمل میں مشغول رہتے ہیں اور جب بدروشنی بالکلیے ذاکل ہوجاتی ہے تو اس کا نام موت ہے۔

اسطرح کی تو ضیحات آپ نے امام رازی کی اتباع میں کی ہیں، ورنہ بہت سے مقامات پرآپ امام موصوف سے خوش نظر نہیں آتے اور ان کے بہت سے اقوال کو غلط قرار دیتے ہیں۔ اس کے بعد جب آیت کی تفسیر سے فارغ ہوجاتے ہیں تو آیت کی تاویل کی جانب رخ کرتے ہیں اور آیات کی تفسیرات اشاریہ پیش کرتے ہیں جن کو اللہ تعالی نے اہل حقیقت صوفیائے کرام کی عقول عارفہ پر منکشف فر مایا۔ چونکہ آپ خود بھی بڑے صوفی تھے لہذا در میان تفیر تیمی کا مواعظ سے قارئین کو نوازتے ہیں۔

یرون سون اوراسون واحظ سے مارین روسوں کا کی ہے لیکن آپ اپی تفییر میں شیعہ اور روافض اور ردفر ماتے ہیں۔ خاص طور پر سورہ ماکدہ کی تفییر میں آپ نے شیعہ اور روافض کا بحر پوررد فر ماتے ہیں۔ خاص طور پر سورہ ماکدہ کی تفییر میں آپ نے شیعہ اور روافض کے ان استدلات کی دھیاں اڑا دیں جن کو وہ حضرت علی کی خلافت بلافصل میں ذکر کرتے ہیں۔ ملکہ خور تفییر میں ذہب اہل سنت و جماعت کی طرف ملکہ خور تفییر میں ذہب اہل سنت و جماعت کی طرف

ہی ماکل رہا ہوں۔

### تفسيرالجلالين

اس تفسیر کے مصنف دوعظیم وجلیل امام ہیں۔ یعنی جلال الدین محلی اور جلال الدین اور جلال الدین سیوطی ۔ امام سیوطی ۔ امام سیوطی ۔ امام سیوطی کا تذکرہ تو در منثور کے بیان میں گذرا۔ اور امام جلال الدین محکمہ بن احمد بن محمد بن اجمد بن ابراہیم شافعی تفتاز انی ہیں۔ آپ کی ولا دت ۹۱ سے دھیں ہوئی۔

عہد تھا اب پر پی لیا لیا ین اب ہے ہوں ہیں در مایا، مدة العمر مؤہدہ اور برقونیہ شہروں میں فقہ کی تعلیم میں مشغول رہے، ذریعہ معاش کے لئے تجارت کرتے اور باقی اوقات کتابیں تصنیف فر ماتے تھے۔ آپ کی تصانیف مخضر اور حشووز وائد سے پاک ہوتیں۔ اور سب سے بڑی بات ہے کہ ان کو قبول عام حاصل ہوا اور درس میں داخل ہوئیں۔

آپ کی تصانیف میں شرح جمع الجوامع اصول میں، شرح منہاج فقہ شافعی میں، شرح درقات اصول میں، شرح درقات اصول میں، اوریتفیر۔

آپ کا وصال کیم محرم ۸۶۴ ھے کو ہوا۔اور باب نصر کے پاس ایک مجمع نے نما ز جنازہ پڑھی اور آپ کے آبائی قبرستان میں دفن کیا گیا۔ تفسیر

آپ نے سور و کہف سے تغییر کا آغاز کیا اور آخر تک لکھی ،اس کے بعد سور و و اتحد کی تغییر تحریر فرائی ،اس کے بعد ہی آپ کا وصال ہو گیا۔اور آپ بید کا مکمل نہ کر سکے۔

آپ کے بعداما م جلال الدین سیوطی آئے اور آپ نے سور و بقرہ سے سور و اسراتک مل تغییر کھی ہے۔ اس طرح یہ تغییر پورے قرآن کی کھمل ہوئی اور دونوں کے نام سے منسوب ہوکر جلائی۔

اب سوال یہ ہے کہ سورہ فاتحہ کی تفییر کس نے تکھی۔اس سلسلہ میں صاحب کشف الظون کا کہنا ہے کہ امام محلی نے نہیں کی بلکہ انھوں نے تو اس سے زیادہ تعجب خیز بات یہ می تکھی کہ سورہ بقرہ سے اسرار تک امام محلی کی ہے۔ حالانکہ یہ صراحة خلاف واقع اور خود امام سیوطی کی صراحت کے خلاف ہے۔وہ خود سورہ بقرہ کی تفییر سے پہلے دیبا چہ میں فرماتے ہیں: کہ یہ امام محلی کی تفییر کا تکملہ ہے اور سورہ اسرا کے آخر میں بھی اسی طرح کے الفاظ ہیں۔اب یہ بات رہی کہ سورہ فاتحہ کی تفییر کس نے کی۔ تو یہ بات بھی واضح ہے، کیونکہ تفییر جلالین کے تمام شخوں میں ایسا ہی ہے کہ سورہ فاتحہ کی تفییر پہلے نہیں بلکہ آخر میں ہے، اور امام سیوطی جس کو تکملہ قرار دے رہے ہیں وہ تو اول آخر دونوں کے لحاظ سے سورہ فاتحہ کی سوارہ فاتحہ کی تفییر کہاں سے بیں وہ تو اول آخر دونوں کے لحاظ سے سورہ فاتحہ کے سوابی ہے۔ پھر سورہ فاتحہ کی تفییر امام محلی آخر سلیمان مقد مہ میں لکھتے ہیں: فاتحہ کی تفییر امام محلی نے کہ یہ انہیں کی ہے۔ اور امام سیوطی نے اس کو آخر کتاب میں اس لئے ضم کر دیا تا کہ اس بات پر دلالت ر

غرضکہ دونوں حضرات کی تفییراز اول تا آخرالی بکیانیت کھتی ہے کہ نا واقف کو بیہ گمان تک نہیں ہوتا کہ بیددو شخصوں کی تصنیف ہے۔ دونوں کی عبارتیں نہایت مختصرور قیق ہیں۔ نہج بکیاں ہے، رائح اقوال پر دونوں نے اعتاد کیا ہے، اور آیات متشابہات میں وہی طرز اپنایا جوامام محلی نے اختیار فرمایا تھا۔

یقسیرایجاز واختصار میں اس مقام پر ہے کہ صاحب کشف الظنون نے بعض علائے کمن سے نقل کیا: میں نے قرآن اور تفسیر جلالین کے حروف شار کئے تو سورہ مزمل تک برابر نکلے۔ البتہ سورہ مرثر سے تفسیر کے بچھالفاظ زیادہ ہیں اس لئے تو بے وضواس کو ہاتھ میں لینا جائز ہے۔ اس اختصار کے باوجود کتاب نہا ہت قیمتی ہے اور اہل علم میں مشہور و متعارف ۔ بے شار مرتبطیع ہوئی اور بہت سے علاء نے اس پر تعلیقات وحواشی کھے ، ان میں جمل اور صاد کی اسب

سے مشہور ہیں۔ان کے علاوہ جلالین پر ملاعلی قاری کا حاشیہ ہے۔ مجمع البحرین جلال الدین مجرین محرین کے بن محمد کرخی کا۔ کمالین شیخ سلام اللہ فخر الدین خفی کا (بیشنخ محدث کی اولا دیے ہیں۔ السراج المنیر للخطیب الشربینی

اس کتاب کے مصنف امام مشس الدین محمد بن محمد شرینی قاہری شافعی ہیں اور خطیب شرینی سے مشہور ہیں۔

اپنے دور کے بہت سے علماء سے علم حاصل کیا۔ان میں شیخ احمد برسی ،نورمحلی ،بدرمشہر ک اورشہاب املی وغیر ہم ہیں۔اسا تذہ نے جب دیکھا کے آپ فتوی نولی اور درس وقد ریس کے اہل ہو گئے تو ان کواجازت دے دی اور پھر مدۃ العمر آپ اس میں مشغول رہے ۔بے شار خلق خدا کو آپ سے فائدہ بہونیا۔

علم وعمل، صلاح وفلاح، اور زہدوتقوی کے ظیم مقام پر فائز تھے اور اہل مصر کا اس بات پر اتفاق تفا۔ آپ کی عادت کر بیہ بیتی کی شروع رمضان المبارک سے مصر کی جامع مسجد میں اعتکاف فر ماتے اور نمازعید کے بعد ہی باہر تشریف لاتے۔ جج کے لئے بیدل تشریف لے جاتے اور شدید تکان کے بغیر کس سواری پر سوار نہ ہوتے ۔ و نیوی کا موں میں مشغول نہ ہوتے ۔ و نیوی کا موں میں مشغول نہ ہوتے ۔ خلاصہ کلام یہ کہ آپ اللہ تعالی کی ایک عظیم شان تھے۔ آپ کا دصال ۵۲ میں ہوا۔

آپ کی اہم تصانیف میں کتاب المنھاج، کتاب النبیہ ۔ بید دونوں عظیم شرحیں ہیں۔ ان میں آپ نے اپنے اساتذہ کی تحریرات کو جمع فر مایا تھا۔ لوگوں میں بہت مقبول ہوئیں اور خاص طور پرآپ کی بیٹنسیر۔

تفتير سراج منير

اس کتاب کاسب تصنیف آپ نے خود مقدمہ میں بیان فر مایا ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے،
کہتے ہیں کہ علمائے سلف نے اپنے فہم وادراک کے مطابق قر آن کی تفاسیر کھیں۔
ایک دن میر سے دل میں بھی بی خیال گزرا کہ میں بھی ان کے قش قدم پر چلتے ہوئے ایک تغییر
کمسول ایک زمانہ تک ای تردوکا شکار رہا اور بینوف لائق رہا کہ ہیں میں اس وعیدکا

*۽*۔

مصداق نه ہوجاوک جس میں بیآیا کہ جس نے قرآن کی تغییرا پی رائے سے کی اور بغیرعلم قرآن میں حرف زنی کی الخ ۔ آخر کا رمیس نے استخارہ کیا تو میر ہے سینہ کو اللہ تعالی نے کھول دیا۔ جب میں سفر سے واپس آیا تو دل میں اس بات کو پوشیدہ رکھا حتی کہ میر ہے احباب میں سے ایک صاحب نے خواب میں حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو یا امام شافعی رضی اللہ تعالی عنہ کو دیکھا کہ فرمار ہے ہیں: فلال سے کہو کہ قرآن کی تفییر کھیں۔ چنانچہ آ ہے تفیر کھی۔

اس تفسیر میں مصنف نے راج اقوال ذکر کئے ہیں، جہاں ضرورت بھی وہاں تو جیہ اعراب کو بھی ذکر کیا اور تطویل سے اجتناب برتا ہے۔ قر اُت سبعہ کا ذکر بھی ہے۔ بعض مقامات پر چندا قوال بھی ذکر کئے ہیں لیکن ان میں پہلا قول قوی اور مصنف کے نز دیک راج ترین ہوتا

یتفیرعبارت کے اعتبار سے درمیانی ہے، نہ تو اس میں تطویل ممل خواطر ہے اور نہ اجمال کل مقاصد ہے۔ سلف کی تفییر ما تو رہے بھی ماخوذ ہے اور متاخرین مفسرین کے اقوال بھی جا بجا پائے جاتے ہیں۔ جیسے زخشری، بیضاوی اور بغوی وغیرہ، بہت سے مقامات پر آپ ان کے اقوال کو پہند کرتے ہیں اور ان کی تو جیہ بھی کرتے ہیں۔ اور بسا اوقات ان سے اختلا نے بھی کرتے ہیں اور ان کور دفر ماتے ہیں۔

تفیری نکات اوراعتراضات مع جواب بھی بعض مقامات پر پائے جاتے ہیں۔ آیات میں مناسبت اوراحکام فقہیہ بھی اس میں بیان کرتے ہیں۔اسرائیلی روایات بھی واقعات کے خمن میں ہیں۔دراصل بیفیرامام رازی کی تفییرسے ماخوذ ہے اور چارجلدوں میں طبع شدہ

ارشا دانعقل اسليم لا بي السعو د

اس كتاب كے مصنف ابوالسعو دمجر بن محر بن مصطفیٰ عمادی حنی ہیں۔ولادت ۸۹۳ھ میں ہوئی۔ جائے پیدائش شہر شطنطنیہ ہے۔آپ كا كھران علم وضل میں مشہور تفاحتی كہ بعض اوگوں نے كہا: كہ آپ علم كی كود میں لیا ہو ہے اور نصل کے پیتان سے دودھ ہیا۔ ہمیشہ علوم دیدیہ كی

خدمت میں مشغول رہے۔

اکثر کتابیں اپنے والد ما جدسے پڑھیں اور پھرجلیل القدرعلاء سے شرف تلمذحاصل ی، آپ کی علمی شہرت دور در از ملکوں تک پہونچی ، تر کستان کے بہت سے مدارس میں تدریمی خد مات انجام دیں، پھرشہر بروسہ میں منصب تضایر فائز ہوئے ،اس کے بعد قسطنطنیہ کا عہد و تضا سنجالا، ملک روم میں بھی اس عہدہ پر رہے،اس طرح آٹھ سال گزرے، پھرفتوں نولی پر مامور ہوئے اور تقریباتیس سال تک بی خدمت انجام دی، نہایت دقیق مسائل تحریر فرمائے اور فتوی نویی میں اعلی مقام حاصل کیا۔

کہتے ہیں آپ کا فتوی سائل کے استفتاء کے مطابق ہوتا، اگر سوال منظوم ہے تو جواب بھی منطوم ہوتا،اور دونوں ہم وزن اور ہم قافیہ ہوتے ،سوال مسجع نثری عبارت میں ہوتا تو جواب بھی ویسا بی تحریر فرماتے ، اگر سوال عربی زبان میں آتا تو جواب بھی اسی زبان میں جاتا ، اور اگر تر کی زبان میں ہوتا تو جواب بھی ویبا ہی ہوتا۔

آپ ہم عصروں میں علم وعرفان اور فضل و کمال میں سب پر چھائے رہے ، سی کوآپ سے مقابلہ کی جرآت نہیں ہوئی، درس وتدریس، افتاء وقضا کی مصروفیات کی وجہ سے آب نہایت عديم الفرصت تھے،لہذاتھنيف وتاليف كے لئے آپ كوزيادہ فرصت نہيں مل سكى ، پھر بھى آپ نے کچھ وقت اس تفییر کے لئے نکالا اور عظیم سرمایداہل علم کوعطا کیا سماتھ ہی تفییر کشاف برحواثی لكصاور مدابه كتاب البيوع يربهي حاشيه كلهابه

آپ كا وصال قط طنيه مين موااور صحابي رسول حضرت ابوايوب انصاري رضى الله تعالى عندكے پہلومیں فن ہوئے۔ بيا ٩٨ هـ كازمانه تھا۔ فرحمه الله رحمة واسعه۔

### تفييرارشادالعقل

آپ نے بیفسیر لکھنا شروع کی تو درمیان میں بہت سے مشاغل پیش آئے حتی کہ سورہ (م) پرجا کریسلدک کیا۔آپ نے جو کھ کھا تھا شاہی دربار میں پیش کردیا جس کوسلطان وتت سلیمان خان والی تطنطنید نے بہت پہند کیا اور بہت کھھ انعام کے ساتھ آپ کا وظیفہ می

امام احدر ضااور علم تغيير

پانچ سودرم یومیہ کے حساب سے بڑھادیا۔ پھر جب آپ نے بیٹنیر کمل کر کے دوبارہ سلطان کے پاس بھیجی تو مزید انعامات سے نوازے گئے۔

حق بات بیہ کہ آپ کی بیفسیراس میدان میں حرف آخرکا درجہ رکھتی ہے۔ حس تحریر اور جمال تعبیر میں نہایت کو پہونچی ہوئی ہے، بلاغت قر آنیہ کے وہ رموز واسرار مصنف نے بیان کئے کہ پہلے کی نے بیان نہیں کئے، ای لئے اہل علم میں اس کو خاص شہرت حاصل ہوئی اور بہت سے علماء نے اس کوسب سے بہتر تفییر قرار دیا۔

عقد منظوم فی ذکرافاضل الروم میں ہے: کہ صاحب ارشاد العقل نے اس تغییر میں ایے مضامیں ارشاد فرمائے ہیں جو کی دور میں کا نوں میں نہ پڑے اور ایمثل صادق آئی کہ " کے مضامیں ارشاد فرمائے ہیں جو کی دور میں کا نوں میں نہ پڑے اور ایمثل صادق آئی کہ " کے متسر ك الاول للآجر " بہلوں نے كتنى چیزیں بعد والوں کے لئے چھوڑر كھى تھیں۔

فوائدالبہیہ فی تراجم الحنفیہ کے مصنف کہتے ہیں: میں نے اس تفییر کا مطالعہ کیا اوراس سے استفادہ کیا تو اس کو بہت خوب پایا۔ نہ ریطویل ممل خواطر ہے اور نہ قصیر خل مقاصد۔ بہت سے لطائف وکلمات کو مضمن اور فوائد واشارات پر شتمل ہے۔

روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للآلوس

اس کتاب کے مصنف ابوالثنا سید محمر آفندی آلوی بغدادی ہیں۔لقب شہاب الدین تھا،۔ولادت ۱۲۱ء میں بغداد شریف کے نواح علاقہ کرخ میں ہوئی۔

آپ عراقی علاء میں اعلی مقام کے حامل اور شیخ العلماء کے درجہ پر فائز تھے، بہت سے علوم کے جامع حتی کہ معقول ومنقول میں ایگانہ روز گار تھے۔

فول علم عاصل كيا ،ان مين آكي والد، شيخ خالد نقشبندى ، اور شيخ على سويدى بين -

آپ درس وقد رئیس اور تصنیف و تالیف میں تیرہ برس کی عمر سے مشغول ہوئے اور بہت سے مدارس میں درس دیا، اور جب سے مسلک حفی کے مطابق فتوی دینا شروع کیا اس وقت

سے تمام علوم اپنے گھر بی پڑھائے ،آپ کے تلافہ میں وہ بھی ہوئے جو قضا اور دوسرے عظیم عہدوں پرفائز ہوئے ، دور دراز کے مختلف شہروں سے طلبہ وفضلا کی جماعتیں آئیں اور آپ سے اکتساب علم کرتیں ،طلبہ پرآپ نہایت مہر بان رہتے ،ان کے قیام وطعام کا انتظام خود کرتے ،خود اکتساب علم کرتیں ،طلبہ پرآپ نہایت مہر بان رہتے ،ان کے قیام وطعام کا انتظام خود کرتے ،خود اپنے مکان عظیم الثان میں گھراتے ، جتی کے عراق میں آپ علم وفضل کے مرجع کہلائے اور بالا تفاق اللے علم آپ کے فضل کے مرجع کہلائے اور بالا تفاق اللے علم آپ کے فضل و کمال کے قائل تھے۔

آپ تصنیف و تالیف میں مہارت تامہ رکھتے تھے، پختہ قلم کے مالک ،املا وانثاء میں منفر داور طرز تحریر میں لگانہ روزگار تھے، بہت سے رسائل وفقادی تحریر فرمائے ،کیکن آپ کے آثار علمیہ میں بہت کم باقی رہے اور امتداد زمانہ کی دبیز تہوں میں دب گئے۔

آپ ۱۲۴۸ھ۔ میں افقائے حفیہ کے منصب پر فائز ہوئے اور مدرسہ مرجانیہ کے اوقاف کی تولیت بھی آپ کے سپر دکی گئی، اور یہ تولیت اس شرط کے ساتھ مشروط چلی آپی تھی کہ جواعلم علمائے بلد ہووہی اس کا اہل قرار پائے گا۔ آپ نے یہ ذمہ داری ایسے اچھے طریقہ سے انجا م دی کے اس وقت کے وزیر اعظم رضا پاشا پر یہ واضح ہوگیا کہ میر سے جتنے مصاحب ہیں ان میں سے آپ کا کوئی مدمقا بل نہیں۔ آپ پندرہ سال اس منصب پر فائز رہے، پھر فتوی نولی اور سے آپ کا کوئی مدمقا بل نہیں۔ آپ پندرہ سال اس منصب پر فائز رہے، پھر فتوی نولی اور تولیت سے آستا تھی دے کر تفییر قرآن میں مشغول ہوئے اور اس کو کمل کیا۔ اس کے بعد آپ نولیت کے مناصلے کی اس عظیم تصنیف کو پیش کیا قطع طنیہ کا سفر کر کے سلطان بھید خال والی ترکستان کے سامنے آپی اس عظیم تصنیف کو پیش کیا جس کو سلطان نے بہت پسند کیا۔

آپ اگر چہ خفی افتاء کے مذہب پر ایک زمانہ فتوی دیتے رہے لیکن شافعی المذہب تھے، البتہ بہت سے مسائل میں امام اعظم کے مسلک پرگا مزن رہے۔آپ کا انتقال ۲۵؍ ذوالعقد وی کا دوجہ کے دن ہواادر شیخ معروف کرخی کے مقبرہ میں فن ہوئے۔

تفسيرروح المعاني

بینسیرسلف صالحین کی آراءکو جامع ہیں۔ آپ نے روایت و درایت دونوں اعتبارے اسلاف کی تغییر کا خلاصہ پیش کیا۔ آپ اکثر و بیشتر تغییر ابن عطیہ ہفییر ابوحیاں ہفییر ابوالسعو د تغییر

الم احدر ضاادر علم تغییر بینادی اور تغییر کیرے بیں - ہال تغییر کشاف بھی آپ کا ماخذ ہے۔

بینادی اور باریر می سود می ساول می ایک مادید کی ایک مادید کی ایک مادید کی مادید کی مادید کی مادید کی معتقدات کے حامل تھے۔ لہذا معزز لداور روافض پر بخت تقید کر جے ہیں۔ مسائل ریاضیہ و بیئت اور مسائل نحویہ کی بحثیں بھی وافر مقدار میں ہیں اور فقہی احکام کاذ نجرہ بھی آپ نے جمع کیا ہے۔

امرائیلی روایات پرخی سے نوٹس لیتے ہیں اور خوب چھان بین کے بعد آخری فیملہ ناتے ہیں، وجوہ قر اُت، آیات کے درمیان مناسبت اور شان نزول بیان کرنے کا التزام بھی ہے۔ تغییراشاری اور صوفیا نہ بھی بیان فر ماتے ہیں۔ غرض کہ بیہ کتاب اپنے موضوع پر انسانیکا و پرڈیا ہے۔

## انوارالنز مل واسرارالتاويل للبيهاوي

اس تفیر کے مصنف قاضی القصناۃ ابوالخیر عبداللہ بن عمر بن محمد بن ملی بیضا وی شافعی بیں، لقب ناصرالدین تھا۔ بیضاء بلا دفارس میں ایک شہر ہے جس کاعلاقہ نہایت بی خوشکوار اور مربز وشاداب اور موذی جانوروں سے پاک تھا۔ یہاں کے انگور کا ایک ایک دانہ دس دس مثقال کا ہوتا ہے۔ اور ایک خاص قتم کا سیب ہوتا ہے جس کی گولائی دوبالشت کی ہوتی ہے۔ اس کوشاہ گاتا شب نے اور بقول بعض حضر ت سلیمان علیہ السلام کے تھم سے جنات نے تھیر کیا تھا، فار سیوں کے جہد میں اس کو (دارسفید) کہتے تھے، تعریب کے بعد بیضاء ہوگیا۔

آپنہایت ہی عابد و زاہد ، نیک وصالح ، اور یگانہ روزگارامام تھے۔ ابتداء میں قضاء شیراز کے عہد ہ پر فائز رہے۔ پھر وہاں سے معزول ہو کر تیم پر تشریف لائے ، اتفاق سے کی فامل کے حلقۂ درس میں حاضر ہوئی اور آپ سب کے آخر میں اس طرح خاموشی سے بیٹھ گئے کہ حاضرین کے وفی اشکال پیش کیا اور حاضرین سے اس کے معافرین کو فرن اشکال پیش کیا اور حاضرین سے اس کامل ہو مجا ۔ بلکہ ساتھ ہی ہے کی اعلان کیا کہ اگر کوئی اشکال جا کہ کہ ساتھ ہی ہے ہی اعلان کیا کہ اگر کوئی اشکال جا کہ کہ سکے تو کم از کم میر مے طرز پر افکال کا اعاد ہ بی کردے۔

يك كرقامني صاحب خاموش ندره سكے اور جواب كى تقرير شروع كردى، فاصل فدكور

نے کہا: جب تک تم مجھے یہ باور نہ کرادو کہ تم میرااشکال سمجھ گئے ہواس وقت تک میں جواب نہیں سنا جا ہتا ۔ لہذا پہلے میر سے اشکال کا اعادہ کیا سنا جا ہتا ۔ لہذا پہلے میر سے اشکال کا اعادہ کیا اور پھر شفی بخش جواب دیا اور پھر فورائی اس پراشکال پیش کیا اور جواب کے طالب ہوئے ، جس کا جواب فاضل نہ کورسے نہ بن پڑا۔

ای مجلس میں وزیر بھی موجود تھاوہ قاضی صاحب کے فضل و کمال کو مجھ گیا اور اپنے پاس بٹھا کر پوچھا آپ کون ہیں؟ کہاں سے تشریف لائے ہیں؟ آپ نے فرمایا: میں بیضاوی ہوں اور طلب قضامیں یہاں آیا ہوں۔وزیر نے نہایت ہی اعز از واکرام کے ساتھ ضلعت فاخرہ سے نواز کررخصت کیا۔

بعض حفرات نے بیان کیا ہے کہ آپ ایک عرصہ تک یہیں قیام پزیر ہے اور شیخ محمہ بن محمر کتی نی سے سفارش کی درخواست کی ،اور شیخ نے موقع پاکران کے متعلق سفارش کی درخواست کی ،اور شیخ نے موقع پاکران کے متعلق سفارش بھی کی گر کر کے شیخ کی خدمت ہی میں رہنے لگے اور قاضی صاحب کا ارادہ بدل گیا اور منصب دینویی ترک کر کے شیخ کی خدمت ہی میں رہنے لگے اور آپ کے ایما پر بی آپ نے بیضا وی جیسی عظیم الثان کتاب تصنیف فرمائی۔

آپ کا وصال تبریز میں ۱۹۱ ھامیں ہوا۔ آپنے اپنی یا دگار میں بہت می تصانیف چیوڑیں۔ان میں سے بعض ریہ ہیں۔

الغایة القصوی فقد شافعی بین، منهاج الوصول اصول فقد میں ، طوالع الانوارعلم کلام میں ، شرح مصابح حدیث میں ، شرح کا فیدنحو میں ، اور شرح مطالع منطق میں ۔ لیکن ان میں آپ کی عظیم تصنیف ''انوارالتزیل واسرارالتا ویل'' جس کوغیر معمولی شہرت ملی اور آج بھی مدارس اسلامیہ میں داخل درس ہے۔

#### تفيير بيضاوي

آپ کی یتفیر باعتبار جم درمیانی تغییر ہے۔آپناس میں تغییر وتاویل دونوں کوجمع کیا ہے، یہ کتاب آپ نے کشاف بغیر کمیراور تغییر امام راغب اصفہانی سے اخذ کر کے کسی ۔ آپی یہ تغییر کلام و حکمت کے مقائق ، حدیث وسنت کے دقائق ، معانی و بیان کے اسرار، رموز فلفہ و میزان، وجوہ قرات و تغییرا آیت، منقول و معقول تا ویلات، صرف و نحو کی باریکیاں، لغات عربیہ کے مباحث بظم قرآن کے محاس و غیر هاصد باعلوم پر شمنل ہے۔

آپ یہ تغییر خالص اہل سنت کے فد جب پر کصی ہے۔ اس لئے اگر چہ کشاف آپ کا ماخذ ہے کین آپ نے معتز لہ کے فد جب و مسلک کے دلائل کو یکسراڑا دیا ہے۔ ہاں فضائل سور میں دخشری کی انتباع کرتے ہوئے بہت سے مقامات پر موضوع احادیث ذکر کردی ہیں جو آپ کی علمی جلالت کے واقعی منافی ہے۔

بہرحال کتاب نہایت ہی اہمیت کے حامل ہے، اور مقبولیت کا بیعالم ہے کہ کی زمانے میں قرآن کریم کے ساتھ لوگ اس کو بھی حفظ کرتے تھے۔

ان تمام تفصیلات سے بیریات واضح ہوگئی کہ علم تفییر اب فقط تفییر ما تور میں مخصر نہیں رہا بلکہ اس نے ایک وسیع علم فن کی شکل اختیار کرلی جوصد ہا شعبوں پر شتمل ہے۔ ظاہر ہے کہ ان سب کا احاطہ عادی طور پر ممکن نہیں ۔ لہذا مفسرین میں کسی نے اپنا موضوع احکام قرآن کو بنایا اور کسی نے احادیث و آثار پر اقتصار کیا۔ کوئی وجوہ نظم اور اعراب قرآن کی وضاحت میں مصروف ہواتو کسی نے احادیث و آثار پر اقتصار کیا۔ کوئی وجوہ نظم اور اعراب قرآن کی وضاحت میں مصروف ہواتو کسی نے اپنا موضوع تحریر چند مباحث پر مقتصر رکھا۔

دورحاضر میں اُردو تفاسیر بھی منصر شہود پرجلوہ گر ہو ئیں اور نہایت تفصیل کے ساتھ اس

موضوع برلکھا گیا۔ان میں بعض تفاسیر کے اساءاس طرح ہیں۔

اشرف التفاسير المعروف بتفسير تعيى كحكيم الامت مفتى احمد يارخال تعيمى ٢ ارجلدي

ضیاءالقرآن محقق عصرعلامه بیرکرم شاه ازهری ۵ر جلدی

فیوش الرخمن اردوتر جمدروح البیان شیخ النفیر علامه فیض احداولیی ۱۵ ملدین ان کے علاوہ مختصر تفییریں بھی لکھی گئیں جو بطور حاشیہ ترجمہ قرآن کو واضح کرنے کے لئے منظر عام پرآئیں۔ ان میں خزائن العرفان (از صدر الا فاضل) اور نور العرفان (از مفتی احمہ یارخاں تعیمی) یدونوں امام احمد رضا کے ترجمہ قرآن کنز الایمان کے حاشیہ پرتحریرہوئی ہیں اور متداول ومقبول ہیں۔ علم تفسير ميس امام احدرضا كامقام

ان تمام تفاسیر کے وافر ذخیرہ میں مجھے بالخصوص بیہ بتانا ہے کہ اس فن میں امام احمد رضا قد سرم کا مقام ہیں مائے۔ایے قد سرم کا مقام ہیں مائے۔ایے اوگ در حقیقت امام موصوف کی تصانیف کا مطالعہ کئے بغیر بیہ بات کہتے ہیں۔ یا محض عنا دود فمنی کے طور پر ۔ بیبی وجہ ہے کہ دور حاضر میں مخالفیں نے بغیر تحقیق بیہ جملہ کھودیا:

"كان قليل البضاعة في الحديث والتفسير"

یہ جملہ مولوی ابوالحس علی میاں ندوی کی طرف سے اپنے والد مولوی عبدالحی رائے بریلوی کی کتاب نزھۃ الخواطر پراضافہ ہے۔اورامام احمد رضا کی تصانیف سے ناوا تفیت کا نتیجہ، یا بغض وعنا داور مخالفانہ جذبات کا عکاس۔ورنہ کیا وجہ ہے کہ اس کتاب میں امام موصوف اوران کی بعض کتب کی مدح سرائی کچھاس طرح کرتے ہیں۔

وہ نہایت کثیر المطالعہ، وسیع المعلومات، اور تبحرعالم تھے۔رواں دواں قلم کے مالک اورتصنیف و تالیف میں جامع فکر کے حامل۔

وه حرمت مجده تعظیمی کے قائل تھے۔اس موضوع پر بالحقوص انھوں نے ایک کتاب بنام "الزبدة الزکیة لتحریم سحو د التحیة "تعنیف کی۔یہ کتاب پی جامعیت کے ساتھ ان کے وفورعلم اور توت استدلال پردال ہے۔فقہ فی اوراس کی جزئیات پرمعلومات کی حیثیت سے اس زمانہ میں ان کی نظیم ہیں۔ ان کے فقاوی اور "کفل الفقیه الفاهم فی احکام فرطاس الدراهم" جو قیام کم کرمہ کے درمیان کھی اس پر شاھد عدل ہے۔علوم ریاضی، ہیت، نجوم، توقیت، رال، جنر میں مہارت تامہ حاصل تھی۔

بید حید کلمات (صرام) پر ہیں اور تنقیصی جملہ (صربهم) پر۔ اب قار کین خود نیصلہ کریں کہ ندوی صاحب نے بید درخی پالیسی کیوں اپنائی۔ راقم الحروف تو بیر ہی سجھتا ہے کہ انہوں نے امام احمد رضا کی صرف بعض کتابوں کا مطالعہ کیا جس کے نتیجہ میں اس تضاد بیانی کا مظاہرہ ہوا۔ یا۔ ہوسکتا ہے ان کے زدیکے کی علم میں مہارت کے لئے ضروری ہو کہ اس فن میں مستقل تصانیف ہوں جو تمام ابواب کو محیط ہوں۔
اگر ایسا ہے تو پھراس معیار پر بیشتر مفسرین و محدثین بھی قلیل البھاعة اور تہی دامن شار ہونگے ۔ اور پہلے مرحلہ یعنی صحابہ د تا بعین کے دور میں تو معدود سے چند بھی کوئی ٹابت نہیں کرسکتا،
کہ اس دور میں تو نہ پورے قرآن کی تفسیر ہوئی اور نہ جمیع ابواب پراحادیث جمع ہو میں۔ جبیا کہ گزشتہ اوراق میں آپ پڑھ ہے۔

اصل واقعہ بیہ ہے کہ اب جبکہ علوم وفنون مدون ہو چکے، تو کسی فن میں مہارت تامہاس کے اصول وفروع کی تفصیلی معلومات اوراس علم کے متعلقات پر عبور حاصل کرنے پر موقوف ہے، اور جب ان چیزوں میں عمیق نگاہ اور وسعت مطالعہ ٹابت ہوجائے تو پھر صحیم مجلدات اور تمام ابواب کے احاطہ اور تر تیب کی ضرورت نہیں رہ جاتی۔

اس نقط نگاہ سے امام موصوف کی تصانیف کا مطالعہ منصف مزاجی سے کیا جائے تو بیش بہاخزانہ ہاتھ آئے گا۔

ہاں خالفین کواگراس بات پرہی اصرار ہو کہ جب تک شخیم مجلدات اور مستقل تصانیف نہ ہوں اس وقت تک مہارت تسلیم ہیں۔ تو ہم اس نوعیت کا ثبوت بھی فراہم کر سکتے ہیں۔
راقم الحروف نے آٹھ سال قبل امام احمد رضا کے علم حدیث کے تعلق سے معلومات فراہم کرنا شروع کی تھیں، زمانہ کی دست برد سے امام احمد رضا کی جو کتابیں محفوظ تھیں ان کو جمع کیا جن کی تعداد تین سوسے متجاوز نہ ہو سکی۔

ان تمام کتب کا مطالعہ کرنے کے دوران جواحادیث سامنے آئیں ان کوبھ کیا اور فقہی ابواب پرمرتب کیا۔ ان کتابوں میں پائی جانے والی تمام احادیث کی تعدا دا کی مختاط انداز کے مطابق دس ہزار ہوگی لیکن میں نے مکررات کو حذف کیا۔ اور جن احادیث کی متعدد سندیں تعین ان کوبھی ترک کیا۔ اس کے با وجودیہ تعداد (۳۲۲۳) احادیث و آثار تک پہنچی جو بخاری وسلم اور ترفدی و غیر ها صحاح ستد کی غیر مکرراحادیث سے کی طرح کم نہیں۔ جب کہ میصرف تین موسلم اور ترفدی و فیر ها صحاح ستد کی غیر مکر راحادیث سے کی طرح کم نہیں۔ جب کہ میصرف تین موسلم ان خاتم ان محمد ہیں۔ اگر تمام سوتھانیف کا تہائی حصہ ہیں۔ اگر تمام سوتھانیف کا تہائی حصہ ہیں۔ اگر تمام

تصائیف دستیاب ہوجا تیں اوران کی تمام احادیث کوجمع کردیا جاتا تو بیسلسلہ کہاں پہنچا؟ مزیر اس موضوع پر تلاش جاری ہے، چند شخیم کتابیں سائے آئی ہیں۔انشاء اللہ المولی تعالی ان کو بھی جمع کیا جائے گا۔ پھر بیہ بات بھی پیش نظر رہے کہ روایت کے ساتھ درایت حدیث اوراصول سے متعلق سیکڑوں صفحات میں بھر ہے ہوئے امام احمد رضا کے علمی جواہر پاروں کی جمع وتر تیب اس سلسلہ کومزید وسعت دے گی اور مخالفین کے دعوے خاک میں ملتے نظر آئیں گے۔

اب چار ہزار سے زیادہ احادیث وآثار پرمشمل مجموعہ بنام'' جامع الاحادیث' سات ضخیم جلدوں میں منظرعام پرآچکا ہے۔

پھرندوی صاحب کے جملہ "قلیل البضاعة فی الحدیث" کی کیا حیثیت رہ گئی۔
ان کے جملے کا دوسر ایز عہد 'و التفسیر " یعنی امام احمد رضاحدیث کی طرح تفییر میں بھی تہی دامن تھے۔

امام احمضا کی جوتصانیف دستیاب ہیں اگران کا بنظر غائر مطالعہ کیا جائے تو اس دعوی کی بھی قلعی محل جائے گی۔ داقم الحروف نے تقریبا چھ سوآیات پر مشمل تفسیری مباحث جح کر کے قار کمین کے سامنے پیش کردئے ہیں۔ یہ (جامع الا حادیث) کا ایک باب ہے جو'' کا بالنفیر' کے عنوان سے بین ضخیم جلدوں میں منظر عام پرآچکا ہے، اس طرح اب' جامع الا حادیث' کی مکمل دس جلدیں ہیں ، یہ پوراسیٹ آج کل خوبصورت جلدوں کے ساتھ دستیاب ہے۔ ان مباحث کو پڑھ کر منصف مزاح مضرات اس بات کا ضروراعتراف کریں گے کہ جوشخصیت ان مباحث کو پڑھ کر منصف مزاح مضرات اس بات کا ضروراعتراف کریں گے کہ جوشخصیت ان آیات کی اس طرح محققانہ انداز میں تفسیر کرسکتی ہے وہ بلاشبہ پور نے آن کی تفسیر پر قادر تھی اور تمام مضا میں قرآن اس کے پیش نظر تھے۔

خیال رہے کہ امام موصوف نے ایک مستقل اور مختفر تفییر بھی لکھنا شروع کی تھی جوسورہ فاتحہ اور سور ہُ بقرہ کی ابتدا کی ۱۲ آیات تک پہنچ سکی ۔ یا۔ پھراتن ہی دستیاب ہو کی اور ہاقی امتداد زمانہ کی دبیز تہوں میں دب گئی۔

پورے قرآن کریم کی تفسیر پر قدرت حاصل ہونے کی دلیل خودان کا ترجمہ قرآن بھی

الم احدر ضااور علم تغییر می داد.

ہے۔ آپ نے جس پی منظر میں ترجمہ کیااس کی مثال صدیوں میں تلاش کرنامشکل ہے۔ آپ کا ترجمہ قرآن " کنز الایمان "اس طرح معرض وجود میں نہیں آیا جس طرح مترجمین عام طور ہے۔ قرآن " کنز الایمان "اس طرح معرض وجود میں نہیں آیا جس طرح مترجمہ تو تعین کا ہیں دیکھ دیکھ کرمعنی کا تعین کرتے ہیں۔ اور ان تمام چیزوں کے بعد جب مترجم ترجمہ کرتا ہے تو بھی اس بات کی کوئی منانت نہیں کہ اس کا قلم رطب ویا بس سے پاک رہے، اور دین ودیا نت کی پاسداری میں کا خط کی تول ہورا اتر ہے۔

امام احمد رضا کی مصروف ترین زندگی عام مترجمین کی طرح ان تمام تیار یون اور کامل اہمانت کی محمل کہاں تھی۔ اور حق تو ہہے کہ بہت سے موضوع ان کے یہاں قلم اٹھانے کا موقع بھی نہیں دیتے تھے۔ اس لئے بعض مواقع پر زبانی جواب عنایت فرماتے اور دوسر سے مطرات کو کھواتے۔ املا کرانے کی شان بھی بیتھی کہ چارچار چھ چھلوگ کھھے اور سب کو بالتر تیب علیمہ علیمہ مضا میں کھواتے۔ ترجمہ قرآن کی نوعیت بھی ای طرح تھی۔ حضرت صدرالشریعہ علیمہ مضامیں کھواتے۔ ترجمہ قرآن کی نوعیت بھی ای طرح تھی۔ حضرت صدرالشریعہ علیمہ المجد علی صاحب علیہ الرحمہ نے ترجمہ قرآن کی امام احمد رضاسے گزارش کی۔ کاموں کے بجوم میں اس اہم کام کے لئے علیحہ ہے وقت ملتا نظر نہ آیا تو صدرالشریعہ دو پہر قبلولہ کے وقت تھم میں اس اہم کام کے لئے علیحہ ہے وقت ماتن نظر نہ آیا تو صدرالشریعہ دو پہر قبلولہ کے وقت قلم وقرطاس لے کرحاضر ہوگئے۔ ہر دن ایسے بی وقت حاضر ہوتے ، امام احمد رضا ترجمہ املا کراتے اور صدر الشریعہ کھے جاتے حتی کہ بیکام ۱۳۳۰ھ مرا اواء میں کمل ہوگیا۔ کیا تا رنگ تراجم میں کوئی اور بھی ایسی مثال ملے گی؟

پھر بیر جمہ کس انداز سے ہوا؟ اور کس خوش اسلو بی سے معرض وجود میں آیا؟ اس کی ایک جھلک ارباب علم وادب اور صاحبان فضل و کمال کے تاثر ات سے ملاحظہ بیجئے۔

معرت محدث اعظم مند مجهو چهوی فرماتے ہیں:

علم قرآن کا اندازہ صرف اعلی حضرت کے اس اردوتر جمہ سے سیجئے جواکثر گھروں میں موجود ہے۔ اورجس کی کوئی مثال سابق نہ عربی زبان میں ہے نہ فارسی میں اور نہ اردومیں۔ اورجس کی کوئی مثال سابق نہ عربی زبان میں ہے نہ فارسی میں اور نہ اردومیں۔ اورجس کا ایک ایک لفظ اپنے مقام پر ایسا ہے کہ دوسر الفظ اس جگہ لا یانہیں جاسکتا۔ جو بظا ہر مض ترجمہ ہے محردر حقیقت وہ قرآن کی مجھے تغییر اور اردوزبان میں (روح) قرآن ہے۔ مولا ناعيد الكيم شرف قادري لكمي بين:

انحوں نے قرآن کریم کا بہت گہری نظرے مطالعہ کیا تھا ،قرآن جی کے لئے جی علم کی خردت ہوتی ہوان پر انہیں گہراعور حاصل تھا۔ شان نزول ، نائ ومنسوخ ،تغییر بالحریت ہمنسرہ جا اور استباط احکام کے اصول سے پوری طرح باخبر تھے۔ یہ بی سیب ہے کہ اگرقرآن پاک کے مختلف تراجم کوسا منے رکھکر مطالعہ کیا جائے تو ہرانصاف پندکوشلیم کرنا پڑے گا کہ ای احمد رضا کا ترجمہ کنز الایمان سب سے بہتر ترجمہ ہے جس میں شان الو بیت کا احترام بھی طحوظ ہے اور عظمت نبوت ورسالت کا تقدی بھی بیش نظر ہے۔

ملك شرحد خال اعوان آف كالرباغ ال ترجمه بريول تجره كرتے بين:

مقام نیرت واستجاب ہے کہ پیر جمد نفظی ہے اور با محاورہ بھی۔اس طرح کو یا لفظ اور محاورہ کا حسین امتزاج آپ کے ترجمہ کی بہت بڑی خوبی ہے۔ پھر انہوں نے ترجمہ کے سلسلہ میں بالخصوص بیدالتزام بھی کیا ہے کہ ترجمہ لفت کے مطابق ہواور الفاظ کے متعدد معانی میں ایسے معانی کا انتخاب کیا جائے جو آیات کے سیاق وسباق کے اعتبار سے موزوں ترین ہو۔ ناموں تو حیدور سالت کی پاسداری میں بیر جمہ قرآن اپنی مثال آپ ہے۔ اس ترجمہ سے قرآنی خقائق ومعارف کے وہ اسرار ومعارف منشف ہوتے ہیں جو عام طور سے دیگر تراجم سے واضح نہیں ہوتے۔ بیر جمہ سلیس شگفتہ اور رواں ہونے کے ساتھ ساتھ روح قرآن اور عربیت کے بہت تربیب ہوتے۔ بیر جمہ کی ایک نمایاں ترین خصوصیت سے بھی ہے کہ آپ نے ہرمقام پر انبیاء قریب ہے۔ ان کے ترجمہ کی ایک نمایاں ترین خصوصیت سے بھی ہے کہ آپ نے ہرمقام پر انبیاء علیم السلام کے ادب واحترام اور عن سے مصمت کو بطور خاص ملحوظ رکھا ہے۔

علامه يس اختر صاحب مصباحی اس كمتعلق فرماتے بين:

امام احمد رضا قادری نے عشق و محبت کی زبان میں قرآن حکیم کا ایک ترجمہ کیا ہے جو ملمی ،ادبی ، اعتقادی ہر حیثیت سے معیاری اور قرآن کی حقیق جھلک کا آئینہ دار ہے۔ صدر الشریعہ مولا ناامجد علی علیہ الرحمتہ مصنف بہار شریعت کے شدید اصرار پر ۱۳۳۰ھر ۱۹۱۱ء میں یہ ترجمہ ممل ہوا جس کا نام کنزالا یمان فی ترجمہ القرآن رکھا گیا۔

ام احدر ضااور علم تغییر است و غیرہ و کیھے بغیر آپ زبانی فی البدیم ہم جستہ ہو لتے جاتے اور صدرالشریعہ استے ہور کے جاتے اور صدرالشریعہ استے کرام اس ترجمہ کا کتب تفاسیر سے تفایل کرتے تو بید و کیھے کہ یہ فی البدیم ہر جمہ تفاسیر معتبرہ کے بالکل مطابق اوران کا ترجمان ہے۔

اور حدثوبیہ ہے کہ امیر جمعیت احل حدیث پاکتان استاد سعید بن یوسف زکی بھی برملا اعتراف کرتے ہیں:

یایکایار جمقرآن مجیدے کہ جس میں پہلی باراس بات کا خاص خیال رکھا گیا ہے کہ جب ذات باری تعالی کے لئے بیان کی جانے والی آیوں کا ترجمہ کیا گیا ہے تو ہوت ترجمہ اس کی جلات و تقدیس و عظمت و کبریائی کو بھی طحوظ خاطر رکھا گیا ہے۔ جب کہ دیگر تراجم خواہ وہ الل صدیث سمیت کسی بھی کمتب فکر کے علاء ہو، ان میں یہ بات نظر نہیں آتی ہے۔ اس طرح وہ آئیتی جن کا تعلق محبوب خدا شفیع روز جز اسید الا ولین والآخرین حضرت مجم مصطفی صلی اللہ تعالی علیہ وہم سے ہے، یا جن میں آپ سے خطاب کیا ہے تو ہوت ترجمہ مولا تا احمد رضا خاس نے اوروں کی طرح صرف لفظی اور لغوی ترجمہ سے کا منہیں چلایا ہے بلکہ صاحب سا یہ نطق عن الہوی " اور " ور فعنا لك ذكرك "كے مقام عالی شان کو ہر جگہ طمح ظا ظر رکھا ہے۔ یہ ایک المروف نے جو کہ دیگر تراجم میں بالکل ہی تا بید ہے۔ ہم اس بات کوشلیم کرتے ہیں کہ انہوں لیا نے ترجمہ میں وہ چیزیں چیش کی ہیں جن کی نظیر علمائے اہل صدیث کے یہاں بھی نہیں ملتی۔ فالے غیر جانب دارعالم اور ممتاز صحافی کوثر نیازی نے یوں بیان کیا۔

الم احمد رضانے عشق افروز اور ادب آموز ترجمہ کیا ہے، کنزلا ایمان روح پرور ترجمہ، عثق رسول کا خزیند اور معارف اسلامی کا گنجینہ ہے۔

ان شہادتوں ہے اظہر من افتہ سہوجا تا ہے کہ امام احمد رضا کی علوم قرآن پر گہری نظر می اور تعلیم میں افتہ سے موجو می اور تغییر قرآن میں امتیازی مقام حاصل تھا۔ جس مخص کی نگاہ اتنی عمیق ہو پھراس کواس فن میں میں میں است کے میں میل البھاعة کہنا حقیقت ہے کوسوں دور کی بات ہے۔

ماہرین فن نے اس ترجمہ کامتند تفاسیر سے مقابلہ کیا تو عین مطابق پایا۔ تقدیس

الوہیت اور ناموس رسالت کا تر جمان قرار دیا۔قرآنی حقائق ومعارف کا آئینہ بتا تا لیکن ع<sub>نار</sub> پیند طبیعتیں علوم قرآن سے تہی دامن ہی جھتی رہیں۔

اس موضوع کے تعلق سے اہل علم نے بہت کچھ لکھا ہے۔ میں اس تفصیل میں نہ جا کر چند مثالیں ان کے علوم قرآن پر گہری نظر اور تفسیری معلومات میں رسوخ کامل سے متعلق پیش کر رہا ہوں۔

ائمہ تفاسیر نے تفسیر قرآن کیلئے جاراصول متعین کئے ہیں اور پانچواں اصول انہیں پر متفرع اور انہیں سے ماخوذ ہے۔ ترتیب اس طرح ہے۔

تفسيرالقرآن بالقرآن \_

تفسير القرآن بالحديث

تفسير القرآن بآثار الصحابة والتابعين العظام

تفسير القرآن باللغة العربية والقواعد الاسلامية

اور پانچوال طریقہ میہ کہ مندرجہ بالا میں سے کسی کے ذریعہ مؤید وٹابت ہو۔ لہذااس مقالہ میں امام احمد رضا کے تفسیری مباحث ان تمام پہلوؤں سے ملاحظہ فر مائیں اور آپ کی مہارت وعبقریت کی داددیں۔

# تفيرالقرآن بالقرآن

قرآن کریم کی پھھ آیات ایس ہیں جو مکر دارشاد ہوئیں۔اور بعض تھوڑ نے فرق سے متعدد مواقع پرنازل ہوئیں۔لہذاتفیر کے وقت اس بات کا خیال ضروری ہے کہ ان آیات کو بھی سامنے رکھا جائے۔اس طرح بسا اوقات ایسا ہوگا کہ ایک آیت دوسری آیت کی تفیر کرتی نظر آئے گی اور مطالب قرآن ومراد الہی کی صاف صاف وضاحت ہوجائے گی۔اس طرح کی مثالیں تصانیف دضویہ میں کافی تعداد میں موجود ہیں۔ چند ملاحظ فرمائیں۔
مثالیں تصانیف دضویہ میں کافی تعداد میں موجود ہیں۔ چند ملاحظ فرمائیں۔

امام احمد رضا قدس سره نے حضور سید عالم صلی الله تعالی علیه وسلم کی سیادت مطلقه کے

ام احدرضا اورعلم تغییر سلسله میں ایک آیت نقل فرمائی:

"وما ارسلنك الاكافة للناس" [ سورة سبا - ٢٨] اورائ محبوب بم نے تم كونه بھيجا مگرايى رسالت سے جوتمام آدميوں كو كھيرنے والى

> ال كى مزيدوضاحت وتفيرك لئے دوسرى آيت پيش فرمائى: " تبارك الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعلميس نذيراً"

[سيورةالفرقان \_ ١ ]

بڑی برکت والا ہے وہ کہ جس نے اتا را قر آن اپنے بندہ پر جوسارے جہان کو ڈر سانے والا ہے۔

مہلی آیت سے حضور کی بعثت تمام انسانوں کی طرف معلوم ہوئی تھی ،کین دوسری آیت نے واضح کر دیا کہ آپ تمام جہان کے رسول ہیں۔

اب امام احدرضا كاتشريكي بيان سنة فرمات بين:

تو حضور کوتمام انس وجن کارسول بنایا علافر ماتے ہیں: رسالت والاکاتمام جن وانس کو شامل ہونا اجماعی ہے اور محققین کے نزدیک ملائکہ کو بھی شامل ۔ " کسا حققنا ہ بتو فیق الله نعالیٰ فی رسا لتنا اجلال جبر ئیل " بلکہ تحقیق ہے ہے کہ ججر وشجر وارض وساء و جبال و بحارتمام ماسوی اللہ اس کے احاطہ عامہ و دائرہ تامہ میں داخل ۔ اور خود قرآن عظیم میں لفظ " عالمیس " ماسوی اللہ اس کے احاطہ عامہ و دائرہ تامہ میں داخل ۔ اور خود قرآن عظیم میں لفظ " عالمی اور وایت تی مسلم میں لفظ " حلق" و بھی موکد بہلمہ" کا فقة " اس مطلب پراحسن الدلائل اور وایت تی مسلم میں لفظ " حلق " و بھی موکد بہلمہ" کا فقہ " اس مطلب پراحسن الدلائل کے الیقین ص ۲۹

مثال دوم:

انبیائے سابقین کی بعثت کے تعلق سے امام احمد رضائے ایک آیت تحریر فرمائی:

"وما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه " [سورة ابراهیم - ٤]

اور ہم نے ہررسول اس کی قوم ہی کی زبان میں بھیجا۔

امام احمد رضا اورعلم تغییر

اس آیت کی تغییر میں آپ نے مندرجہ ذیل آیات پیش فرمائیں۔ لکھتے ہیں: علاء فرماتے ہیں: یہ آیت کریمہ دلیل ہے کہ انبیاء سابقین سب خاص اپنی قوم پررسول کرکے بھیجے جاتے۔

اقول: وقال الله تعالىٰ:

ولقد ارسلنا نوحاً الى قو مه فلبث فيهم الف سنة الا خمسين عاماً " [سو رة عنكبوت \_ 18]

اور بیشک ہم نے نوح کواس کی قوم کی طرف بھیجا تو وہ ان میں پچاس سال کم ہزار برس

رہا۔

وقال تعالى: "والى عا داخا هم هو دا " [سورة هو د \_ ٥] اورعادكي طرف ان كي مم قوم هودكو بعيجا

وقال تعالىٰ: ولقد ارسلنا الى ثموداحاهم صالحا ان اعبدواا لله "

[سورة النمل ٤٥]

اوربے شک ہم نے شمود کی طرف ان کے ہم قوم صالح کو بھیجا کہ اللہ کو پوجو۔

"وقال تعالى: ولوطا اذقال لقومه" [سورة الاعراف - ٨٠]

اورلوط کو بھیجا جب اس نے اپنی قوم سے کہا۔

وقال تعالىٰ: والى مدين اخاهم شعيباً " [سورة الاعراف٥٨]

اورمدین کی طرف ان کی برادری سے شعیب کو بھیجا۔

وقال تعالى: ثم بعثنا من بعضهم مو سلى بآياتناالي فرعو ن وملاً ه "

[سورة الاعراف ١٠٣]

مجرہم نے ان کے بعدموی کواپی نشانیوں کے ساتھ فرعون اور اسکے در بایوں کی طرف

قال تعالى في يونس عليه السلام: و ا رسلناه الى مائة الف او يزيدون "

[ سورة الصافات - ١٤٧]

الم احررضا اوركم تغير 1.0 اورہم نے اس کولا کھ آ دمیوں کی طرف بھیجا بلکہ زیادہ۔ رور المراكم المراكم المحضوري افضليت مطلقه كي بيدليل حفرت عبدالله بن بيرايل حفرت عبدالله بن عاں رضی اللہ تعالی عنہما کے ارشا وسے ہے۔ ورمی، ابویعلی طبرانی اور بیمق روایت کرتے ہیں اس جناب نے فرمایا: ان الله فيضل محمد أصلى الله تعالى عليه وسلم على الابنياء وعلى اهل ي شك الله تعالى في محطيف وتمام انبياء وملائكه سے افضل كيا۔ عاضرين نے انبياء بروجہ تفضيل پوچھي تو فرمايا: ان الله تعالىٰ قال: "وماارسلنامن رسول الا بلسان قومه" [سورة ابراهيم \_ ٤] وقال لمحمد صلى الله تعالى عليه والم: "وما ارسلنك الاكافة للناس -[ سورة سبا ۲۸ ] ابنظر سيجيُّ إكه بيراً يت كتني وجه سے افضليت مطلقه حضور سيد المسلين صلى الله تعالى عليه وملم پر جحت ہے۔ اولاً:اسموازنه سے خود واضح ہے کہ انبیائے سابقین سیھم الصلوۃ والسلیم ایک ایک شركناهم ته\_اورحضور برنورسيدالمرسلين صلوات الله تعالى وسلامه عليه وعليهم احمعین سلطان ہفت کشور بلکہ بادشاہ زمین وآ سان۔ الله الله المالت من المالي المالي المالي المحل بعايت وشوار-[سورة المزمل ٥] انا سنلقى عليك قولا تقيلا " ای گئےموی وہارون سے عالی جمتوں کو پہلے ہی تا کید ہوئی۔ [سورة طه -٤٢] لاتنيا في ذكري " ديكمومير ب ذكر مين ست نه بوجانا -مرجس کی رسالت ایک قوم خاص کی طرف اس کی مشقت تو اس قدر ، جس کی رسالت

https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner

امام احمد رضا اور علم تفییر

نے انس وجن وشرق وغرب کو گھیر لیا اس کی مؤنت کس قدر۔ پھر جیسی مشقت ویہا ہی اجر ماور جتنی خدمت اتنی ہی قدر۔ افضل العبادات احمزها۔

عالیاً: جیساجلیل کام ہو و بیا ہی جلالت والا اس کے لئے درکار ہوتا ہے۔ بادشاہ چھوٹی مہم پر امیر االا مراء وسر داراعظم کو۔ لاجرم چھوٹی مہم وں پر افسران ما تحت کو بھیجتا ہے۔ اور سخت عظیم مہم پر امیر االا مراء وسر داراعظم کو۔ لاجرم رسالت خاصہ و بعثت عامہ میں جو تفرقہ ہے وہی فرق مراتب ان خاص رسولوں اور رسول الکل میں ہے۔ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلیہم وسلم۔

رابعاً: یونمی علیم کی شان یہ ہے کہ جیسے علوشان کا آدمی ہواسے ویسے ہی عالی شان کام پرمقرر کریں کہ جس طرح بڑے کام پر چھوٹے سردار کا تعین اس کے سرانجام نہ ہونے کا موجب، یونمی چھوٹے کام پر بڑے سردار کا تقررنگا ہوں میں اس کے ملکے پن کا جالب۔

خامساً: جتنا کام زیادہ اتنائی اس کے لئے سامان زیادہ نواب کواپنے انظام ریاست میں فوج وخزانہ اس کے لائق درکار، اور بادشاہ عظیم خصوصاً سلطان ہفت اقلیم کواس کے رتق وفق وقلم ونسق میں اس کے موافق ۔ اور یہاں سامان وہ تائید وتربیت ربانی ہے جوحضرات انبیاء پیھم الصلوٰۃ والثناء پر مبذول ہوتی ہے۔ تو ضرور ہے کہ جوعلوم ومعارف قلب اقدس پر القاء ہوئے معارف وعلوم جمع انبیاء سے اکثر واو فی ہوں۔ افادہ الاما م الحکیم الترمذی و نقلہ عنه فی الکبیر الرازی ۔

اقول: پھر یہ بھی دیکھنا کہ انبیاء کو ادائے امانت و ابلاغ رسالت میں کن کن باتوں کی حاجت ہوتی ہے۔

علم: که گتاخی کفار پرتنگ دل نه موں۔

[سورة الاحزاب \_ ٤٨]

"دع اذهم وتوكل علي الله"

مبر: كدان كي اذينول سے گھبرانه جائيں۔

[سورة الاحقاف \_٣٥]

"فاصبر كما صبر اولو العزم من الرسل " تواضع: كمان كي محبت ينفورنه بول\_ امام احدر ضااور علم تغییر که ا

"واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين" [سورة الشعراء \_ ٢١٥]

رفق ولينت: كه قلوب ان كى طرف راغب مول \_

[سورة ال عمران ٥٥١]

"فبما رحمة من الله لنت لهم

رحمت: كدواسطدافا خرُخيرات بو\_

[سورة التوبه ٦١]

"رحمة للذين آمنوا منكم "

شجاعت: كەكثر ت اعداءكوخيال ميں نەلا ئىي \_

[سورةالنمل ١٠]

"اني لا يخاف لدي المرمسلون"

جودُوسخا: كه باعث تاليف قلوب موں\_

"فان الانسان عبيد الاحسان وجبلت القلوب على حب من احسن

اليها"

[سورة الاسراء \_ ٢٩]

"ولا تحعل يدك مغلولة الى عنقك " عفوومغفرت: كمثادان جابل فيض يا سكهـ

"فاعف عنهم واصفح ان الله يجب المحسنين"

[سورة المائده \_ ٥]

استغناء وقناعت: كه جهال اس دعوى عظمى كوطلب دنيا يرمحمول نه كري\_

"لاتمدن عينيك الى مامتعنا بها ا زواجا منهم"

[سورة حجر ١٨٨]

ا پی آنگھاٹھا کراس چیز کونہ دیکھوجو ہم نے پچھ جوڑوں کو برتنے دی۔ جمال عدل: کہ تقیف وتا دیب وتربیت امت میں جس کی رعایت کریں۔ "وان حکمت فاحکم بینھم بالقسط"

[سورة مائده ٢]

کمال عقل: کہ اصل فضائل و منبع فواصل ہے۔ والہذاء ورت بھی نبی نہ ہوئی۔ نہ بھی اہل ہادیدوسکان دہ کو نبوت ملی کہ جفا وغلظت ان کی طینت ہے۔

https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner

https://ataunnabi.blogspot.com/

المام احددضاا ودعلم تغيير

101

"وما ارسلنا من قبلك الا رجا لا تو حي اليهم من اهل القري "

[سورة يوسف \_ ١٠٩

اس طرح نظافت نب وحسن سیرت وصورت بھی صفات جمیلہ کی حاجت ہے۔ کہان کی کسی بات پر نکتہ چینی نہ ہو۔ غرض میرسب انھیں خزائن سے ہیں جو ان سلاطین حققید کو عطا ہوتے ہیں۔ پھرجس کی سلطنت عظیم اس کے خزائن عظیم۔ مجلی الیقین ۳۰

مثال سوم:

فضول خرجی اور بخل دونوں ہی ندموم ہیں جتی کہ خائے خیر میں بھی شرع مطہراعتدال کا حکم فرماتی ہے۔امام احمد رضانے میانہ روی کے سلسلہ میں بیآیت نقل فرمائی:

"ولا تحمل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعداملوما "صورا"

اوراپناہاتھا پی گردن سے بندھا ہوا ندر کو اور نہ پورا کھول دے کہ تو بیٹھ رہے ملامت کیا ہوا تھکا ہوا۔

ال آیت کے دوسرے جزء میں بسط وکشاد ہے ممانعت کا مطلب اسراف و تبذیر اور بح جاخری سے بازر کھنا ہے بس کی وضاحت وتفییر دوسری آیات میں اس طرح آئی۔ جو اخری سے بازر کھنا ہے بس کی وضاحت وتفییر دوسری آیات میں اس طرح آئی۔ "والذین اذا انفقو الم یسرفو اولم یقتروا و کان بین ذالك قوا ما "

[ سورة الفرقان \_ ٦٧ ]

اوروہ کہ جب خرج کرتے ہیں نہ صدیے بڑھیں اور نہ نگی کریں اور ان دونوں کے پیج اعتدال پر ہیں۔

"وا تو احقه يوم حصاده ولا تسرفوا انه لا يحب المسرفين "

[ سورة الانعام \_ ١٤٢ ]

اورب جان فرچ به شک ب جاخر چنے والے اسے پر نہیں۔ "ولا تبذر تبذیرا اللہ ال السدندین کا نو النحوان الشیاطین و کان https://ataunnabi.blogspot.com/

الم احدر ضااور عم عمر المنبطان لربه كفورا " [ سورة الاسراء - ٢٦ - ٢٧] المنبطان لربه كفورا " ورضنول ندارًا، ب فك ار أن والم شيطانول ك بمائى بين اور شيطان ا پ رب كابرانا شكرا ب-

مثال جيارم:

حضور سيد عالم صلى الله تعالى عليه وسلم كى ديكر انبياء ومرسلين پرفضيلت اجمالا ال يت عليت موتى ہے:

"تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم ورجات "

بیدسول بیں کہ ہم نے ان میں ایک دوسرے پرافضل کیا اس میں کس سے اللہ نے کلام فر مایا اور کوئی دہ ہے جسے سب پر در جو ل بلند کیا۔

الم احدرضااس اجال كي تفصيل أس طرح بيان فرمات بين:

قرآن شریف کے تفصیلی ارشادات و محاورات و تقل اقوال و ذکر اجوال پر نظر کیجئے تو ہر جگہاں نبی کریم علیہ الصلاق وانتسلیم کی شان سب انبیاء کرام سیھم الصلاق والسلام سے بلند نظر آتی ہے۔

یہوہ بحرذ خارہے جس کی تفصیل کو دفتر در کار فقیراول ائمہ کرائم کے چنداخراجات ذکر کرکے پھر بعض امتیازات کہ ہاندک تامل اس وقت ذہن قاصر میں حاضر ہوئے ظاہر کرے۔ تلویل سے خوف اوراختصار کا قصد ہیں پراقتصار کا باعث ہوا۔

(١) خليل جليل عليه الصلاة والسلام والمجيل عيقل فرمايا:

**"ولا تخزني يو م يبعثو ن "** [ سو رة الشعراء ـ ٨٧]

اور مجھےرسوانہ کرناجس دن سب اٹھائے جائیں گے۔

صبيب قريب صلى الله تعالى عليه وسلم ك لئے خودار شاد موا:

"يوم لا يخزي الله النبي والذين آمنوا معه " ( سو رة النحريه - ^ ا

جس دن الله رسوانه كرے كانى اوران كے ساتھ ايمان والول كو-حضور کے صدقہ میں صحابہ بھی اس بشارت عظمیٰ سے مشرف ہوئے۔ (٢) خليل عليه الصلاة والسلام عنائ وصال قال كى: رسورة الصافات ٩٩\_] "انی ذا هبب الی ربی سیهدین" اور کہامیں اینے رب کی طرف جانے والا ہوں اب وہ مجھے راہ دےگا۔ حبیب صلی الله تعالی علیه وسلم کوخود بلا کرعطائے دولت کی خبر دی۔ "سبحان الذي اسرى بعبده الآية" [سورة الاسراء ـ ١] یا کی ہاسے جوایے بندہ کوراتوں رات لے گیا۔ (٣) خليل عليه العلاقة والسلام عدة رزوع عدايت نقل فرمائي: [سورة الصافات - ٢] اورخمہیں سیدھی راہ دکھاوے۔ حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم سے خودار شادفر مايا: ويهديك صراطا مستقيما\_ [سورة الفتح ٢٦] اورالله آپ کوسیدهی راه برگامزن رکھے گا (4) خلیل علیه الصلوة والسلام کے لئے آیا ، فرشتے ان کے معززمہمان ہوئے: "هل اتا ك حديث ضيف ابرا هيم المكرمين " [سو رة الذاريا ت\_ ٢٤] ائے محبوب کیا تہارے یاس ابراہیم کے معززمہمانوں کی خرآئی۔ حبیب خداصلی الله تعالی علیه وسلم کے لئے فر مایا ، فرشتے ان کے لئکری وسیا ہی بے: "وايده بحنو د لم ترو ها" [ سورة التوبة \_ ٤٠ ] اوران فوجوں سے ان کی مرد کی جوتم نے نہ دیکھیں۔ " و الملتكة بعد ذلك ظهيرا " [ سو رة التحريم \_ ٤] اوراس کے بعد فرشتے مددیر ہیں۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ امام احدرضا اورعلم تفيير

(۵) خلیل علیه الصلوة والسلیم كوفر مایا! انهون نے خداكى رضاحاى:

"و عجلت اليك رب لترضى " [سورة طهـ ٨٤]

اوراے میرے رب تیری طرف میں جلدی کر کے حاضر ہوا کہ تو راضی ہو۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كے لئے بتايا ، خدانے ان كى رضاحانى:

"ولسو ف يعطيك ربك فترضى " [ سو رة الضحي \_ ٥ ]

اوربے شک قریب ہے کہ تمہارارب مہیں اتنادے گا کہتم راضی ہوجاؤ گے۔

فلنولينك قبلة ترضها\_ [سورة البقرة ـ ٤٤]

تو ہم تمہیں اس جانب پلٹیں گےجس سے تم راضی ہو

(٢) كليم عليه الصلوة والسلام كابخوف فرعون مصر سے تشریف لے جانالفظ فرار سے

نقل فرمايا:

[سورة الشعراء ـ ٢١]

111

" ففررت منكم لما خفتكم "كم

اور میں تہارے یہاں سے نکل گیا جب کتم سے ڈرا۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كالبجرت فرمانا باحسن عبارت ادا فرمايا:

[ حورة الانفال \_ ٣٠]

"واذيمكربك الذين كفروا"

اوراے محبوب یا دکروجب کا فرتمہارے ساتھ مکر کرتے تھے۔

(2) كليم الله عليه الصلوة والسلام عطور بركلام كيا اوراس سب برخام فرمايا:

"وانا اخترتك فا ستمع لما يوحي ، انني انا الله لا اله الا انا فاعبدني "

<sub>آ</sub>سورة طه ـ ۱۲ ـ ۱۳ ]

اور میں نے تحقیے پیند کیا اور اب کان لگا کرس جو تحقیے وجی ہوتی ہے، بے شک میں ہی مول الله كهمير ب سواكوئي معبودنبيس في ميري بندگي كر -

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم يوق ق السمو ات مكالمه فرمايا اورسب سے چھپايا:

ر سورة النجم - ١٠]

" فا وحى الى عبد ه ما اوحىٰ"

اوروحی فر مائی اینے بندے کو جو وحی فر مائی۔

## (٨) داؤ دعليه الصلاة والسلام كوارشاد موا-

"ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله" [سورة ص-٢٦] اورخوا بش كے پیچے نه جانا كه تخفي الله كى راه سے بهكاوے كى-حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كے بارے ميں بقسم فرمايا:

"وما ينظق عن الهوى ان هو الا وحى يو حى " [سو رة النحم - ٤] اوروه كوئى بات الى خوائش سے نہيں كرتے وه تو نہيں مگروى جوانہيں كى جاتى ہے۔ وباللہ التو فيق ۔

اب فقير عرض كرتاب (٩) نوح وهو عليها الصلاة والسلام سد عاقل فرمائي:

[ سو رة المؤ منو ن\_ ٢٦]

"رب انصرنی بما کذبو ن

اےمیرے رب میری مدوفر ما۔

محصلى الله تعالى عليه وسلم ي خودار شاد موا:

[ سو رة الفتح \_ ٢ ]

"وينصرك الله نصراً عزيزا"

اورالله تمہاری زبردست مدد فرمائے گا۔

(١٠) نوح وظيل عليهاالصلاة والسلام ي نقل فرمايا، أنهول في امت كي دعائ

مغفرت کی:

"ربنااغفرلي ولوالدي وللمئومنين يوم يقوم الحساب"

[سورة ابراهيم \_ 21]

اے میرے، رب مجھ بخش دے اور میرے مال باپ کو اور سب مسلمانوں کو جس دن اسب قائم ہو۔

صبیب خداصلی الله تعالی علیه و سلم کوخود حکم دیا اپنی امت کی مغفرت ما تگ: "واستغفر لذنبك وللمنومنین و المئومنات" [ سورة محمد - ١٩] 111

اورائے محبوب اپنے خاصوں اور عام مسلمان مردوں اور عورتوں کے گنا ہوں کی معافی

مانگو۔

امام احدرضا اورعلم تغيير

(۱۱) طلیل علیہ الصلو ہ والسلام کے لئے آیا، انہوں نے پچھلوں میں اپناذ کرجیل باقی رہنے کی دعا کی۔

"واحعل لى لسان صدق فى الآخرين "[سو رة الشعراء \_ ٨٤] اورميرى يجى نامورى ركه يجهلول ميل \_

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم عصفو دفر مايا:

[ سورة الانشراح \_ ٤ ]

"ورفعنا لك ذكرك "

اورجم في تمهار المستلة تمهاراذ كربلندكيا:

"عسى ان يبعثك ربك مقاماً محمودا" [سورة الاسراء ٢٩]

قریب ہے کہ تمہار ارب تمہیں ایس جگہ کھڑا کرے جہاں سبتمہاری حمر کریں۔

(١٢) خليل عليه الصلوة والسلام ك تصديس فرمايا ، انهول في قوم لوط عليه الصلوة

والسلام سے رفع عذاب میں بہت کوشش کی ۔ مگر حکم ہوا:

[سورة هو د ـ ٧٦]

[سورة العنكبوت ـ ٣٢]

"يا ابراهيم اعرض عن هذا"

اے ابراہیم اس خیال میں نہ پڑ۔

عرض كى: "ان فيها لو طا"

اسبتی میں لوط ہے۔ تھم ہوا۔

[سو رة العنكبوت ـ ٣٢ ]

" نحن اعلم بمن هو "

میں خوب معلوم ہیں جووہاں ہیں۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم سے ارشاد موا۔

"وما كان الله ليعذ بهم وانت فيهم" [سورة الانفال -٣٣] اورالله كام بيس كرانبيس عذاب كرب جب تك المحبوب تم ان ميس تشريف فرما

\_ yl

(١١٣) ظيل عليه الصلوة والسلام علقل فرمايا:

[ سورة ابراهيم \_ ٤٠ ]

"ربنا وتقبل دعاء "

اے مارے رب اور ماری دعاس کے۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم اوران كے خليفو ل كوار شاد موا:

[سورة غافر \_ ٦٠]

"وقال ربكم ادعو ني استحب لكم"

اورتمهار عدب فرمایا جم محصد عاکرومس قبول کرول گا-

(١٣) عليه الصلوة والسلام كي معراج ورخت ونياير مولى:

"فلما الهانودي من شاطى الوادى الايمن في البقعة المباركة من

[سورة القصص \_ ٢٠٠]

الشحرة "

مجرجب آگ کے پاس حاضر ہوا، ندائی گئی میدان کے داہنے کنارے سے برکت

والےمقام مل پیرے۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كى معراج سدرة المنتهى وفردوس اعلى تك بيان فرمائى:

"عند سدرة المنتهى عندها جنة الماوي" [ سورة النجم \_ ١٤]

سدرة التحل كے پاس اسكے پاس جنت المادى ہے۔

(١٥) كليم عليه الصلوة والسلام في وقت ارسال الني ول تكلَّى كى شكايت نقل كى:

" ويضيق صدري ولاينطلق لساني فا رسل الي" ها رون "

[سورة الشعراء \_ ١٣]

اورميراسينه على كرتا ہے اورميري زبان نبيں چلتي تو تو ھارون کو بھي رسول كر\_

عبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كوخود شرح صدركي دولت بخشي اوراس ميمنت عظمي ركلي:

[سورة الانشراح - ١]

" الم نشرح لك صدرك "

كياجم نے تمہاراسينه كشاده نه كيا۔

(١٦) كليم عليه الصلوة والسلام برجباب ناري على موتى:

" فلما جاءها نو دي ان بو رك من في النا رومن حو لها '

[سورة النمل\_ ٨]

پرجب آگ کے پاس آیا ندائی کئی کہ برکت دیا گیاوہ جواس آگ کی جلوہ گاہ میں ہے۔ بیٹی ،موی اور جواس کے آس پاس میں یعنی فرشتے۔

جبیب صلی الله تعالی علیہ وسلم پر جلو ہ نور سے تدلی ہوئی اور وہ بھی غایت تیم و تعظیم کے لئے بالفاظ ابہام بیان فرمائی:

[ سورة النجم ١٦\_

"اذ يغشى السدرة ما يغشى "

جب سدره يرجعار باتفاجو جهار باتفار

(21) ہارون وکلیم علیہم الصلو ۃ واتسلیم کے لئے فر مایا: انہوں نے فرعون کے پاس جاتے اپناخوف عرض کیا:

" ربنا اننا نحاف ان يفرط علينااو ان يطغى" [ سورة طه - ٤٥] اے ہارے رب بے شک ہم ڈرتے ہیں کہوہ ہم پرزیادتی کرے یا شرارت سے

پیش آئے۔

اس برحكم موا: " لا تحافا اننى معكما اسمع وارئ" [سورة طه - ٤٦] ورنبيس مين تمهار ما ته مول سنتااورد يكتا-

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كوخود مرر ده نگهباني ديا:

[سو رة الما ئدة \_ ٦٧ ]

"والله يعصمك من الناس "

اورالله تمہاری نگہبانی کرے گالوگوں سے۔

(١٨) مسيح عليه الصلوة والسلام كحق مين فرمايا!ان سے پرائى بات پر يون سوال ہو

:5

" ينعيسى ابن مريم! أأنت قلت للناس اتخذوني وامى الهين من دون المعيسي ابن مريم! أأنت قلت للناس اتخذوني وامي الهين من دون

الله"

اے مریم کے بیٹے میسی ، کیا تونے لوگوں سے کہددیا تھا کہ مجھے اور میری مال کو دوخدا بنا

حبیب صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے جب غزوہ تبوک کا قصد فر مایا اور منا فقوں نے جھوٹے بہانے بنا کرنہ جانے کی اجازت لے لی ،اس پرسوال تو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے بھی ہوا، گریہاں جوشان لطف ومحبت وکرم وعنایت ہے قابل غورہے:

"عفا الله عنك لم اذنت لهم" [سورة التوبه ٢٣]

الله تهمیں معاف کرے تم نے انہیں کیوں اذن دیدیا۔

سجان الله أسوال بيحي باوريه محبت كاكلمه يهلي والحمد للدرب العالمين \_

(١٩) مسيح عليه الصلوة والسلام ك فقل فرماياء انهول في امتول عدد طلب كى:

" فلما احس عيسلي منهم الكفر قال من انصا رى الى الله ، قال الحوا ريون

[سورة آل عمران \_ ٥٣]

نحن انصار الله "

پھر جب عیسی نے ان سے تفریا یا بولا کون میرے مددگار ہوتے ہیں اللہ کی طرف سے حوار بوں نے کہا ہم دین خدا کے مددگار ہیں۔

حبيب صلى الله تعالى عليه وسلم كي نسبت انبيا ومرسلين وحكم نصرت موا:

و لتعو منن به ولتنصرنه " [سو رة آل عبر ان ۱۰]

توتم ضرورضروراس پرایمان لا نااورضر ورضر وراس کی مد د کرنا۔

غرض جوکسی محبوب کوملا وہ سب اور اس ہے افضل واعلیٰ انہیں ملا۔ اور جوانہیں ملا وہ کسی

كوندملاب

حسن بوسف دم عيسى يد بيضادارى آنچيخوبال ممددارندتو تنهادارى صلى الله تعالىٰ عليه و عليهم و علىٰ اله واصحا به و سلم وبا رك وكرم -والحمدلله رب العالميس\_ تجل القين ٧٤

تفسيرالقرآن بالاحاديث بيموضوع بسيط وعظيم ہے۔امام احمد رضا كى تصانيف اس سے مالا مال ہيں۔ آپ کاطرز تحریزی ہے کہ جب کی موضوع پر قلم اٹھاتے ہیں اور کوئی بحث چھٹرتے ہیں تو پہلے قرآنی آیات سے استدلال کرتے ہیں۔اس کے بعداس آیت کی تفییر میں احادیث کی کتابوں کو کھٹکا لیتے ہیں اور صفحة قرطاس پر جب حدیثوں کے موتی بھیرتے ہیں تو حفاظ حدیث کی یا دتازہ ہوتی ہے۔

مثال اول:

عقيدة ختم نبوت ك ثبوت مين قرون اولى سے بيآيت پيش كى جاتى رہى ہے۔ "ماكان محمد ابآ احد من رجالكم ولكن رسول الله و حاتم النبيين "

محرتمہارے مردول میں کے باپنہیں۔ ہاں اللہ کے رسول ہیں اور سب نبیوں میں

بجهلے۔

اس کا صاف مطلب ہے، ی بیان کیا جا تارہا ہے کہ حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم تمام انبیاء ومرسلین میں پچھلے اور سب کے بعد آخر ذمانہ میں مبعوث ہوئے۔ بیعقیدہ ضروریات دین سے ہے، جواس کامنکر ہو۔یا۔اس میں ادنیٰ شک وشبہ کو بھی راہ دے کا فرمر تدملعون ہے۔ بعض لوگوں یعنی وہا بیہ کے قاسم العلوم مولوی قاسم تا نوتوی نے اپنے ول سے معنی گڑھے اور بے جا تاویل کر کے اس کا مطلب بیان کیا کہ آپ نبی بالذات ہیں۔لہذآپ کے ذما نہ میں یاس کے بعد کوئی نبی آجائے تو آپ کی خاتمیت میں کوئی فرق نہ پڑے گا۔معاذ اللہ رب العالمین۔

امام احمد رضانے اس قول کوقر آن میں تحریف قرار دیا اور اس باطل عقیدہ کی دھیاں اڑادیں اور سیروں احادیث خاتم النہین 'کی تفییر میں پیش فرما ئیں جن سے واضح ہوتا ہے کہ اس کا مطلب یہ ہی ہے کہ آپ کی بعثت سب کے آخر میں ہوئی۔ تفصیل کے لئے جزاء اللہ عدوہ ۔ یا ہماری کتاب جامع الاحادیث کی جلد چہارم ملاحظہ کریں۔

## بعض احادیث به بین:

1 عن حابر بن عبد الله رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: انما مثلى ومثل الانبياء كرحل بنى داراً فاكملها واحسنها الاموضع لبئة ، فحمل الناس يدخلونها ويتعجبون منها ويقولون: لولا موضع اللبنة فانا موضع اللبنة فانا

حضرت جابر بن عبداللدرضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میری اور نبیوں کی مثال ایسی ہے جیسے کسی شخص نے ایک مکان پورا کامل اور خوبصورت بنایا گر ایک اینٹ کی جگہ خالی تھی ، توجواس گھر میں جاکرد یکھتا کہتا ہے مکان کسی قدر خوب ہے گرایک اینٹ کی جگہ وہ خالی ہے۔ تواس اینٹ کی جگہ میں ہوا ، مجھ سے انبیاء ختم کردیئے گئے۔

حفرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میری امت دعوت میں ستائیس دجال کذاب ہوں گے، ان میں جار عور تیں ہوں کے میں حال کہ بیشک میں خاتم النہین ہوں۔ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں۔

٣- عن ابى هرير-ة رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: نزل آدم بالهند واستوحش فنزل جبريل فنادى بالاذان: الله اكبر \_ مرتين، اشهد ان لا الله \_ مرتين، قال: آدم من اشهد ان محمداً رسول الله \_ مرتين، قال: آدم من محمدقال: آخر ولدك من الانبياء \_

معرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جب معرت آ دم علیہ الصلوق والسلام بہشت سے ہند میں اتر ہے تو گھبرائے، جریل امین علیہ الصلوۃ والعملیم نے اثر کر اذان دی، جب نام پاک آیا آدم علیہا اصلوۃ والعملیم نے اثر کر اذان دی، جب نام پاک آیا آدم علیہا الصلوۃ والسلام نے یو چھا بھرکون ہیں؟ کہا: آپ کی اولاد میں سب سے پچھلے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔

٤- عن جبير بن مطعم رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ
 عليه وسلم: ان لى اسماء، انا محمد وانا احمد وانا الماحى الذى يمحو الله بى
 الكفر وانا الحاشر الذى يحشر الناس على قدمى واناالعاقب الذى ليس بعده نبى

حضرت جبیر بن مطعم رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ رسول الله سلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: بیشک میرے متعدد نام ہیں، میں محمد ہوں، میں احمد ہوں، میں ماحی ہوں کہ الله تعالی میرے سبب سے کفر مٹاتا ہے، میں حاشر ہوں میرے قدموں پرلوگوں کا حشر ہوگا، میں عاقب ہوں اور عاقب وہ جس کے بعد کوئی نی نہیں۔ جزاء الله عدوہ ۲۳ عاقب ہوں جس کے بعد کوئی نی نہیں۔

٥ - عن ابن ام مكتوم رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ان الله ادرك بى الاجل المرجواختار نى اختيارافنحن الاخرون ونحن السابقون يوم القيامة \_

٦ ـ عن ابى هرير ـ ة رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: كنت اول النبيين في الحلق و آخرهم في الدمث ـ

ومندم. حنت اون النبيين عنى الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم حضرت ابو ہریرہ رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: میں سب نبیوں سے پہلے پیدا ہوا اور سب کے بعد بھیجا گیا۔

٧- عن ابى ذرالغفارى رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ على عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ على عليه وسلم: اول الرسل آدم و آخرهم محمد -

حضرت ابوذ رغفاری رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے که رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلی الله تعالی علیہ وسلی الله تعالی علیہ وسلی ہے اور سب میں پھیلے مجر مسلی الله تعالیٰ علیہ وسلی -

مثال دوم:

کفارومشرکین سے استعانت ناجائز وحرام ہے۔اس کے ثبوت میں امام حمد رضانے اپنی کتاب "المحمد المؤ تمنة "میں تحقیق وقد قیق غایت ونہایت کو پہنچادی ہے۔ اپنی کتاب "المحجة المؤ تمنة "میں تحقیق وقد قیق غایت ونہایت کو پہنچادی ہے۔ منجملہ آیات حرمت استعانت میں ایک آیت سے بھی پیش فرمائی۔

" لا يتخذ المؤمنون الكافرين اولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء " [سورة ال عمران - ٢٣]

مسلمان کا فروں کواپنادوست (مددگار) نه بنا ئیں مسلمانوں کے سواءاور جوابیا کرے گااسے اللہ سے کچھ علاقہ نہ رہا۔

پھراس آیت کی تفییر میں احا دیث کی طرف رجوع فر مایا تو حدیثوں کا سیل رواں دکھائی دیتا ہے۔ پھر ہر حدیث کی تھیجے و تحسین ، رجال احا دیث کی توثیق و تعدیل ، آپ کی بالغ نظری ، استخصار کامل اور تفحص تام کا پیۃ دیتی ہے۔ چندا حادیث یہ ہیں۔

٨- عن أم المؤمنين عائشة الصديقة رضى الله تعالىٰ عنها قالت :إن رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم خَرَجَ إلىٰ بَدُرٍ فَتَبِعَةً رَجُلٌ مِنُ الْمُشُرِكِيُنَ فَلَحِقَةً عِنَدَ الله تعالىٰ عليه وسلم خَرَجَ إلىٰ بَدُرٍ فَتَبِعةً رَجُلٌ مِنُ الْمُشُرِكِينَ فَلَحِقَةً عِنَدَ اللهِ وَرَسُولِهِ ؟ اللهِ مَ اللهِ قَالَ: أَنَّ الْبَعَلَ وَ أُصِيبَ مَعَكَ ، قَالَ : تُومِنُ بِاللهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ: لَا ، قَالَ : إرْجِعُ ، فَلَنُ نَستَعِينَ بِمُشْرِكٍ ، قَالَ: ثُمَّ لَحِقَةً عِنْدَ الشَّجَرَةِ ، فَقَرِحَ بِذَلِكَ الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ كَانَ لَهُ قُوَّةً وَ جَلدً ـ فَقالَ : السَّحَابُ رَسُولِ اللهِ صَلى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ كَانَ لَهُ قُوَّةً وَ جَلدً ـ فَقالَ : إرْجِعُ ، فَالَ : إرْجِعُ ، قَالَ : إرْجِعُ ، قَالَ : إرْجِعُ ، قَالَ : إرْجِعُ ، فَالَ : إرْجِعُ ، فَالَ : إرْجِعُ ، فَالَ : أَمُ لَحِقَةً حِينَ ظَهَرَ عَلَىٰ الْبَيْدَاءِ ، فَقالَ لَةً : مِثلَ ذَلِك ، فَلَل : أَمُ لَحِقَةً حِينَ ظَهَرَ عَلَىٰ الْبَيْدَاءِ ، فَقالَ لَةً : مِثلَ ذَلِك ، فَلَل : أَمُ لَحِقَةً حِينَ ظَهَرَ عَلَىٰ الْبَيْدَاءِ ، فَقالَ لَةً : مِثلَ ذَلِك ، قَالَ : فَحرج \_
 قَالَ : تُومِنُ بَاللهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ : نَعَمُ ، قَالَ : فَحرج \_
 قَالَ : تُومِنُ بَاللهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ : نَعَمُ ، قَالَ : فَحرج \_

ام المؤمنین حضرت عائشر صدیقد رضی اللہ تعالی عنها سے روایت ہے کہ جب حضورانور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم بدر کوتشریف لے چلے ، سکستان و پرہ (کہ دیہ طیب سے چار میل ہے ) ایک مخص جسکی جرائت و بہادری مشہور تھی حاضر ہوا ہوں کہ جمراہ رکام اسے دیم کے گرخوش ہوئے ۔ اس نے عرض کی: ہیں اس لئے حاضر ہوا ہوں کہ حضور کے ہمراہ رکاب رہوں اور قریش سے جو مال ہاتھ لگے اس میں سے ہیں بھی پاؤں ۔ حضور اقدس سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا : کیا تو اللہ ورسول پر ایمان رکھتا ہے؟ کہا: نہ ، فرمایا: بلٹ جا، ہم ہرگز کی مشرک سے مددنہ چاہیں گے۔ پھر حضور تشریف لے جب ذوالہ حلیفہ پہو نچ (کہ مدینہ طیب ہے چھر میل ہے) وہ پھر حاضر ہوا، صحابہ کرام خوش ہوئے کہ واپس آیا، وہی پہلی بات عرض کی: حضور نے وہی جواب ارشا وفرمایا: کہ کیا تو اللہ ورسول پر ایمان رکھتا ہے؟ کہا: نہ ، فرمایا: واپس جا، ہم ہرگز کی مشرک سے مددنہ لیس گے ۔ پھر حضور تشریف لے چلے ۔ جب وادی ہیں پہو نچ وہ پھر آیا ۔ صحابہ کرام خوش موت نے ۔ اس نے وہی عرض کی: حضور نے فرمایا: کیا تو اللہ ورسول پر ایمان لاتا ہے؟ عرض کیا : میان بر مایان ان اتا ہے؟ عرض کیا : باس باب چلو۔

9- عن حبيب بن يساف رضى الله تعالى عنه قال: عَرَجَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيُهِ وَسَلَّمَ يُرِيدُ وَجَها فَأْتَيْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنُ قَوْمِى، فَقُلْنَا : إِنَّا نَكُرَهُ أَنُ يَشُهَدَ قَوُمُنَا مَشُهَدًا وَلاَ نَشُهَدُهُ مَعَهُم ، فَقَالَ : أَسُلَمُتُمَا ؟ فَقُلْنَا : إِنَّا نَكُرَهُ أَنُ يَّشُهَدَ قَوُمُنَا مَشُهَدُ وَلاَ نَشُهَدُهُ مَعَهُم ، فَقَالَ : أَسُلَمُتُمَا ؟ فَقُلُنَا : إِنَّا نَكُرَهُ أَن يَشُهَدُ قَوْمُنَا وَشَهِدُنَامَعَهُ ، فَضَرَبَنِي رَجُلٌ مِّنَ المُشُرِكِينَ عَلَىٰ عَاتِقِى بِالمُشْرِكِينَ ، قَالَ : فَأَسُلَمُنَا وَشَهِدُنَامَعَهُ ، فَضَرَبَنِي رَجُلٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ عَلَىٰ عَاتِقِي فَلَا اللهُ مُن رَجُلًا وَسَعِلَى مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَدَمُتَ رَجُلًا وَ شَحكَ مَتُ اللهُ اللهِ شَاحُ ، فَأَقُولُ لَهَا: لا عُدَمُتُ رَجُلًا أَعُجَلُتُ أَبَاكَ إِلَىٰ النَّارِ -

حضرت ضبیب بن بیاف رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ حضور نہی کریم صلی الله تعالی علیہ و ایت ہے کہ حضور نہی کریم صلی الله تعالی علیہ و کلم ایک فروه ( یعنی بدر ) کوتشریف لئے جاتے تھے۔ میں اور میری قوم سے ایک فیض عاضر ہوئے ، میں نے عرض کی : یا رسول الله! ہمیں شرم آتی ہے کہ ہماری قوم کسی معرکہ میں جائے اور ہم نہ جا کیں ( بی قوم خزرج سے تھے کہ انصار سے ایک براگروہ ہے ) حضوراقد سلی جائے اور ہم نہ جا کیں ( بی قوم خزرج سے تھے کہ انصار سے ایک براگروہ ہے ) حضوراقد سلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: کمیاتم دونوں مسلمان ہوئے؟ کہا: نہ فرمایا: ہم تم مشرکوں سے الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: کمیاتم دونوں مسلمان ہوئے؟ کہا: نہ فرمایا: ہم تم مشرکوں سے

مشرکوں پرمدونیں جاہتے۔اس پرہم دونوں اسلام لائے اور ہمراہ رکاب اقدی شریک جہار ہوئے۔ایک مشرک نے میرے کا ندھے پر دار کیا تو میں نے اسے تل کر ڈالا۔ پھر کھوایام بعد میں نے اسمی بیٹی سے شادی کرلی۔وہ کہتی تھی:تم نے اپنی اس تلوارسے ایک مردکوفنا کردیا، تو میں کہتا: میں نے فنانہیں کیا بلکہ تیرے باپ کوجہنم میں جلدی بھیجے دیا۔

١٠ عن أبى حميد الساعدى رضى الله تعالىٰ عنه قال: خَرَجَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ تَعَالىٰ عنه قال: خَرَجَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ تَعَالى عَلَيهِ وَسَلَّمَ حَتَى إِذَا حَلَّفَ بَنِيَّةَ الوِدَاعِ إِذَا كَتِيبَةٌ ، قَالَ: مَنُ هُولَاءِ ، قَالُوا: بَعْ مَلَىٰ بَنِي عَلَيْ عَبِدِ اللهِ بُنِ سَارِم، قَالَ: أَسُلَمُوا ؟ قَالُوا: لاَ ، بَلُ هُمُ عَلَىٰ بَنِى قَينِ قَينِ قَالَ: أَسُلَمُوا ؟ قَالُوا: لاَ ، بَلُ هُمُ عَلَىٰ دِينِهِمُ ، قَالَ: قُلُ لَهُمُ : فَلْيَرُجِعُوا ، فَإِنَّا لاَ نَسْتَعِينُ بِالْمُشْرِكِينِ -

ا الحجة المؤتمنه ١٢

حضرت الوحيد ماعدى رضى الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله تعالى عليه وسلم روزاحد تشریف لے چلے۔ جب ثنیة الوداع سے آگے بوصے ایک بھاری لشکر ملاحظه فرمایا، ارشا ہوا: یہ کون؟ عرض کی گئی: یہود بنی قدیقاع قوم عبدالله بن سلام فرمایا: کیا اسلام لے آئے۔ عرض کی: نه، وہ اپنے دین پر ہیں۔ فرمایا: ان سے کہہ دولوٹ جا کیں، ہم مشرکین سے مدنہیں ما تکتے۔

مثال سوم

حضورافضل المرسلين عليه التحية والتسليم كوالله تعالى نے بيشار فضائل عطا فرمائ ، اس كاستقصاء واحاط ممكن نہيں۔ آپ كی عظمت شان اور فضيلت مقام كی گوائی قرآن كے ساتھ ديگر كتب آسانی بھی دیتی ہیں۔ بلكہ ہر نبی ورسول كا وظيفه ہمارے سركار كے مناقب ومحامد ہا۔ اور ان سب سے ان كاعہد و ميثاق ميں وعده ليا گيا تھا۔ لہذا وہ سب اپنے اپنے زمانوں مشہوں ؛ درقو موں ميں اس كا اعلان كرتے آئے حتی كہ سيدنا حضرت عينى روح الله عليه الصلوة والسلام ان كے آخر ميں آئے قوصاف اعلان فرمايا۔

"ومبشرا برسول ياتى من بعدى اسمه احمد "[سورة الصف-٦]

https://ataunnabi.blogspot.com/

الم احد رضا اور علم تغییر الم

قرآن سے آپ کی نضیلت کلیہ ٹابت کرنے کے سلسلہ میں امام احمد رضانے بیآیت پیش فرمائی۔

" تلك الرسل فصلنا بعضهم على بعض " [سورة البقرة - ٢٥٣] پراس كى صراحت اورمختلف النوع فضائل كا اثبات احاديث مباركه سے فرمايا، كويايہ احادیث اس آیت كی تفییر فرمار ہی ہیں۔ بعض احادیث ملاحظ كریں۔

11 - عن ابى هريره رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: اتخذ الله ابراهيم خليلا، وموسى نحيا و اتخذنى حبيبا، ثم قال: وعزتى و حلالى لا وثرن حبيبى على خليلى و نحى -

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم کو فلیل اور حضرت موی کو نجی کیا اور جھے اپنا حبیب بنایا اور پھر فر مایا: مجھے اپنی عزت وجلال کی تنم! بے شک اپنے پیارے کو اپنے فلیل ونجی پر تفضیل دوں گا۔ (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم)۔

17 - عن عبد الله بن مسعود رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: قال لى ربى عزوجل: نحلت ابراهيم خلتى ، وكلمت موسى تكليما ، واعطتيك يا محمد كفاحا -

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله تعالی علت علیہ وسلم نے اشاد فر مایا: مجھ سے میرے رب عزوجل نے فر مایا: میں نے ابراہیم کوائی فلت علیہ وسلم نے اشاد فر مایا: مجھ سے میرے رب عزوجل اپنا مواجھ عطا فر مایا کہ پاس آکر بے پردہ و حجاب میراوجہ کریم دیکھا۔

۱۳ - عن وهب بن منبه رضى الله تعالىٰ عنه قال: ان الله تعالىٰ اوحى فى الزبور، يا داؤد! انه سياتى بعدك من اسمه احمد و محمد صادقا نبيا لا اغضب عليه ابدا، ولا يعصينى ابدا (الى قوله) امته امة رحمة اعطيتهم من النوافل مثل ما اعطيت

الانبياء ، او افرضت عليهم الفرائض التي افترضت على الانبياء والمرسلين حتى يا يا داؤد! انى فضلت يا توني يا داؤد! انى فضلت محمد او امته على الامم كلهم \_

حضرت وہب بن منہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ اللہ تعالی نے زبور مقدی میں وی بھیجی ، اے داؤد! عنقریب تیرے بعد وہ سچانی آئے گا جس کا نام احمد ومحمہ ہے۔ میں بھی اس سے نارواض نہ ہوں گا اور نہ وہ بھی میری نافر مانی کرے گا۔ اس کی امت امت مرحومہ ہے۔ میں نے انہیں وہ نوافل عطا کئے جو پنج بروں کو دئے۔ اور ان پر وہ احکام فرض تھہرائے جو انہیاء ورسل پر فرض تھے۔ یہاں تک کہ وہ لوگ میرے پاس روز قیامت اس حال پر حاضر ہوں گے کہ ان کا نور مثل نور انہیاء کے ہوگا۔ اے داؤد میں نے محمد کوسب سے افضل کیا اور اس کی امت کو تمام امتوں پر فضیلت بچشی ، صلی اللہ تعالی علیہ وسلم

1 1 - عن ابى هريرة رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: فضلت على الانبياء بست \_

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم فضارت اللہ علیہ وسلم فضارت میں جھے باتوں میں تمام انبیاء کرام پر فضیلت ویا گیا۔

١٥ عن عبادة بن الصامت رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ان جبرئيل بشرنى بعشر لم يؤ تهن نبى قبلى \_

حفرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جرئیل نے مجھے دس چیزوں کی بشارت دی کہ مجھے سے پہلے کسی نبی کونہ لیس۔

11- عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: انا اول من تنشق عنه الارض فأكسنى حلة من حلل الجنة، اقوم عن يمين العرش ليس احد من الحلائق يقوم ذلك المقام غيرى \_

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میں سب سے پہلے زمین سے باہر تشریف لاؤنگا، پھر مجھے جنت کے جوڑوں سے ایک جوڑا پہنایا جائے گا، میں عرش کی دائنی جانب ایسی جگہ کھڑا ہونگا جہال تمام مخلوق الهی بمیں کسی کو بارنہ ہوگا۔

1۷ - عن عبد الله بن مسعود رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عله وسلم: اول من يكسى ابراهيم ثم يقعد مستقبل العرش ثم ادنى بكسوتى فلبستها فاقوم عن يمينه مقاما لايقوم احد غيرى يغبطنى فيه الاولون والآحرون -

حفرت عبرالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: سب سے پہلے حضرت ابراہیم کو جوڑا پہنا یا جائیگا، وہ عرش کے سامنے بیٹھ جا کینگے، پھر میری پوشاک حاضر کی جائیگی، میں پہنکر عرش کی دائیں جانب ایسی جگه کھڑا ہو نگاجہاں میر سے سواد وسر سے کو بارنہ ہوگا، اگلے بچھلے جھ پردشک لے جا کینگے۔

میٹر اہونگاجہاں میر سے سواد وسر سے کو بارنہ ہوگا، اگلے بچھلے جھ پردشک لے جا کینگے۔

حیل ابھین کا ا

11. عن انس بن مالك رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: اتى باب الجنة يوم القيامة فاستفتح ، فيقول الحازن: من انت؟ فاقول: محمد ، صلى الله تعالىٰ عليه و سلم ، فيقول: بك امرت لاافتح لاحد قبلك.

حضرت انس بن ما لک رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میں روز قیامت در جنت پرتشریف لا کر کھلواؤ نگا، داروغہ عرض کرے گا: مجھے حضور بی کے کرے گا: کون ہے؟ میں فرماؤ نگا: محصلی اللہ تعالی علیہ وسلم عرض کرے گا: مجھے حضور بی کے واسطے تھم تھا کہ حضور سے پہلے کسی کے لئے نہ کھولوں ۔ طبر ابی کی روایت میں ہے۔ واروغہ قیام کرکے عرض کرے گا۔ نہ میں حضور سے پہلے کسی کے لئے کھولوں، نہ حضور کے بعد کسی کے لئے کھولوں، نہ حضور کے بعد کسی کے لئے قیام کروں۔

النے قیام کروں۔

النے قیام کروں۔

19 - عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه

وسلم: انا اول من يدخل الحنة ولا فحر \_

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مسلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشادفر مایا: میں سب سے پہلے جنت میں رونق افر وز ہونگا، اور پی فخر مقصور نہیں۔ عجل ليقين ١٢٨

تفيير القرآن بآثار الصحابة والتابعين العظام اسموضوع سے متعلق امام احمد رضا کے تغییری مباحث آپ کی تصانیف میں کثرت ہے موجود ہیں۔ آپ جب کسی آیت کوموضوع بناتے ہیں تو احادیث کریمہ کے بعد محابہ كرام كے ارشادات اور تابعين عظام كے اقوال سے مطلب كى خوب خوب وضاحت فرماتے بي-

مى آيت كمنور ومحكم مونے كافيصله اپني رائے سے نہيں بلكه يا تو دسرى آيات کے ذریعہ۔ یا احادیث کی روشی میں۔ یا پھر آثار صحابہ وتا بعین عظام سے ہی کیا جاسکتا ہے۔ الی آیات جن کامفہوم باہم متنافی ہوتو ظا ھرہے کہ ان کا مورد ومصداق بھی جدا گانہ ہوگا۔بصورت ديگرايك آيت منسوخ اور دوسرى ناسخ هوگى اوران چيزول كاعلم مندرجه بالاطريقول کے ذریعہ بی ہوسکتا ہے۔امام احمد رضانے ان تمام مباحث سے متعلق اپنی تصانیف میں بیش بہا اور قیمتی معلومات جمع کی ہیں۔ان میں چند مدید قار ئین ہیں۔

## مثال اول:

" لا ينهكم الله عن الذين لم يقا تلو كم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم ان تبروهم وتقسطو االيهم طان الله يحب المقسطين "

[سورة ممتحنه ـ ٨]

الله تهمیں ان سے منع نہیں کرتا جوتم سے دین میں نہارے اور تمہیں تمہارے کھروں سے نہ نکا لے کان کے ساتھ احسان کرواور ان سے انصاف کا برتا و برتو۔ بیٹک انصاف والے

الدكومجوب بي -

الماحدرضااودعلم تغيير

اولاً: اس آیت کے تعلق سے آپ نے بیر بتایا کہ بیآ بت محکم ہے اور بیر بی اکثر اہل تا ویل کامسلک۔

فرماتے ہیں:

ایک آبیکریمہ کے بیان پراقتصار کروں کہ وہی سب ان چھوٹے بوے لیڈروں کی فقل مجل ب- يعنى كريمة محنه "لا ينهكم الله الآية"

اس میں اکثر اہل تا ویل جن میں سلطان انمفسر ین سید ناعبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالى عنها بھى ہيں فرماتے ہيں: اس سے مراد بنوخزاعہ ہيں جن سے حضور اقد س سلى الله تعالى عليه وسلم كاليك مدت تك معابده تعادرب عزوجل ففرمايا:

ان کی مدت عہد تک ان ہے بعض نیک سلوک کی تہمیں ممانعت نہیں۔ امام مجاهد تلميذا كبرحضرت عبدالله بنءباس رضى الله نتعالى عنهم كهان كي تفسير بهي تفسير حضرت عبدالله بن عباس بی مجھی جاتی ہے فرماتے ہیں:ان کے ساتھ نیک سلوک منع نہیں۔ بعض مفسرین نے کہا: مراد کا فروں کی عور تیں اور بیے ہیں جن میں اڑنے کی قابلیت ہی

قول اکثر کی جحت حدیث بخاری ومسلم واحمد وغیرہ ہے سید تنااساء بنت اہیکر رضی اللہ تعالی عنہا کے پاس ان کی والدہ فتیلہ بحالت کفرآئی اور پچھ صدایالائی۔انھوں نے نہاس کے م ہے قبول کئے نہآنے دیا کہتم کا فرہ ہو۔ جب تک سرکار سے اذن نہ ملےتم میرے پاس نہیں آسکتیں حضور میں عرض کی: اس برآبی کر بمہاتری کہان سے ممانعت نہیں۔ بیواقعہ کے ومعاهدہ کا ہے۔خصوصاً بیتو ماں کا معاملہ تھا اور ماں باپ کے لئے مطلقاً ارشاد ہے۔

[سورة لقمان ـ ١٥]

"وصاحبهما في الدنيا معرو فا

د نیوی معاملوں میں ان کے ساتھ اچھی طرح رہ۔

ظا ہر ہے کہ قول امام مجاهد پر تو آپہ کریمہ سے تعلق ہی نہیں خاص مسلمانوں کے بارے میں ہے۔اور نہ وہ اب کسی طرح قابل سنخ۔اور قول سوم یعنی اراد ہ نساءو صبیان پر بھی اگر

https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner

منسوخ نہ ہوتو ان دوستان ہنودکونا فع نہیں کہ یہ جن سے وداد واتحاد منارہے ہیں۔وہ عورتیں بیچے نہیں۔

قول اول پربھی کہ آیت اہل عہد و ذمہ کے لئے ہے۔ اور یہ بی قول اکثر جمہور ہے۔ آیت کریمہ میں ننخ ماننے کی کوئی حاجت نہیں۔ لاجرم اکثر اہل تا ویل اسے حق مانتے ہیں۔ اور ای پر ہمارے ائمہ حنفیہ نے اعتماد فر مایا کہ آیت

"لاینه کم "در بارهٔ الل ذمه، اور آیت کا "ینه کم الله" حربیوں کے بارے میں ہے۔ ای بنا پر ہدایہ ودرروغیر ہاکتب معتمدہ نے فرما یا: کا فرذی کے لئے وصیت جائز ہے۔ اور حربی کے لئے باطل وحرام - کہ آیت "لاینه کم الله" نے ذمی کے ساتھ احسان جائز فرمایا۔ اور آیت "انماینه کم الله "نے حربی کے ساتھ احسان جائز فرمایا۔ اور آیت "انماینه کم الله "نے حربی کے ساتھ احسان حرام۔ (فقاوی رضویہ جدید)

ٹانیا:۔ امام احدرضانے اس آیت کوبعض ائم تفییر کے نزدیک منسوخ بتایا، اس کی تفییر یوں بیان فرمائی۔

آیت کریمه میں ایک قول بہ ہے کہ مطلق کفار مراد ہیں جو مسلمانوں سے نہاڑیں۔ان کے نزدیک وہ ضرور آیات قال وغلظت سے منسوخ ہے۔اجلہ ائمہ تا بعین مثل امام عطابن ابی رباح استاذامام اعظم ابو حنیفہ جن کی نسبت امام اعظم فرماتے:۔

"ما رایت افضل من عطا "میس نے امام عطاسے افضل سی کوندد یکھا۔ وعبد الرحمٰن بن زید بن اسلم مولی امیر المومنین عمر فاروق اعظم۔

وقادہ تلمیذخاص حضرت انس خادم خاص حضور سیدعالمصلی اللہ تعالی علیہ وسلم ورضی اللہ تعالی علیہ وسلم ورضی اللہ تعالی سے منسوخ ہونے کی تصریح فرمائی۔ (فآوی رضوبیجدید)

امام احمد رضانے اس مطلب کے ثبوت میں تفییر قرشیمی ہفیر جمل ہفیر در منثور ہفیر ، تفییر علی الفیان ۔ تغییر ابوالی الفیان ۔ تغییر ابوالی ۔ تغییر ابوالی ہفیر ابوالی ہفیر ابوالی ہفیر ابوالی کے حوالے پیش فرمائے جو بلا شبہ آپ کی وسعت نظر کا عکاس بیں۔

مثال دوم:

تبذیر واسراف دوعلیحدہ لفظ ہیں۔کیادونوں کےمعانی بھی جدا ہیں؟ یا ایک ہی معنی پر بولے جاتے ہیں۔امام احمد رضا کی تحقیقات اقوال صحابہ و تابعین کی روشنی میں ملاحظہ فرما ئیں۔

"قال الله تعالىٰ: ولا تبذر تبذيرا " [سورة الاسراء \_ ٢٦] مال يجاندار الم

امام احدرضا فرماتے ہیں:

تبذیر کے بارے میں علاء کے دوقول ہیں۔

(۱) وہ اور اسراف دونوں کے معنی ناحق صرف کرنا۔

اقول: یہ بی سیح ہے کہ یہ بی تول حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عبداللہ بن عباس وعامہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی سم کا قول مندفریا معلی ہے۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالی سم کا قول مندفریا بھی ہنن سعید بن منصور، مصنف ابی بکر بن ابی شیبہ، اوب مفردام بخاری تفییر ابن جریر تفییر ابن ابی حاتم تفییر ابن منذر بیجم کبیر طبرانی ، مندرک حاکم اور شعب ایمان امام بیہ قی نے قال فرمایا ہے۔ تفییر ابن جریر میں اس کے لفظ یول قال فرمائے۔

" قال التبذير في غير الحق وهو الاسرا ف"

حضرت ابن مسعود نے فر مایا: تبذیر ناحق خرج کو کہتے ہیں۔ یہ بی اسراف ہے۔ اور دوسری سندسے یوں مروی ہے۔

" قال كنا اصحاب محمد صلى الله تعالى عليه و سلم نتحدث ان التبذير

النفقة في غير حقه "

حضرت ابن مسعود نے فر مایا : ہم اصحاب محمصلی اللہ تعالی علیہ وسلم تبذیرینا حق خرج کو کہتے ہیں۔ کہتے ہیں۔

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنهما کا قول سنن سعید بن منصور ، ادب مفرد امام بخاری شعب الایمان امام بیهی تنسیر ابن جریر تنسیر ابن منذر نے نقل کیا۔

"المبذر منفق في غير حقه"

مبذرنا حق خرج ہے۔

ابن جرير مي ايك روايت ان است يدي "

لا تنفق في الباطل فا ن المبذر هو المسرف في غير حقه"

توباطل میں خرچ نہ کر کہ مبذر ناحق خرچ کرنے والے کو کہتے ہیں۔

وقـال مجا هد: لو انفق انسا ن ما له في الحق ما كا ن تبذير ا ولو انفق مداً

في الباطل كان تبذيرا"

اورامام مجاہد نے فر مایا: اگراز مان اپناکل مال بھی حق میں خرچ کردے تب بھی تبذیر نہیں۔اوراگرایک مدبھی باطل میں خرچ کرے تو بیٹبذیر ہے۔

نیز فقادہ سےراوی۔

"التبذير نفقة في معصية الله تعالى و في غير الحق و في الفساد، "
تزريالله كي نافرماني مين خرچ كوكت بين اوراى طرح غير ق مين اور فساد مين خرچ

کرنا تبذیہے۔

(۲) ان دونوں میں فرق ہے۔ تبذیر خاص معاصی میں مال برباد کرنے کا نام ہے، ابن جریر عبد الرحمٰن بن زید بن اسلم مولی امیر المونین عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ سے

راوی\_

" لا تبذر تبذيرا لا تعط في المعاصى

تبذير معاصى ميس خرج كرنا\_

ای تقدیر پراسراف تبذیر سے عام ہوگا کہ ناحق صرف کرناعبث میں صرف کو بھی شامل ، اور عبث مطلقاً گناہ نہیں ، تو از آنجا کہ اسراف نا جائز ہے بیصرف معصیت ہوگا، مگر جس میں صرف کیادہ خود معصیت نہ تھا۔ اور عبارت

" لا تعط في المعاصى " كاظامرية ي كدوه كامخ دى معصيت موريا لجملة تبذير كمقصود

امام احمد رضاا ورعلم تغيير 111 وهم دونو ل معصیت ہیں اور اسراف کوصرف حکم معصیت لازم= مثال سوم= قال الله تعالى: سيما هم في وجوههم من اثر السحو د " [سورة الفتح \_ ٢٩ ] ان کی نشانی ان کے چیروں میں ہے تجدے کے اثر سے۔ امام احدرضا فرماتے ہیں: کہ صحابہ وتا بعین سے اس نشانی کی تفسیر میں جا رقول ما تور يں-قول اول= وہ نور کہروز قیامت ان کے چبروں پر برکت سجدہ سے ہوگا۔ بيحضرت عبدالله بن مسعود ، إمام حسن بصرى ، عطيه عوفى ، خالد حنفى اور مقاتل بن حيان خشوع وخضوع وروش نیک جس کے آثار صالحین کے چیروں پر دنیا میں ہی بے صنع ظا ہر ہوتے ہیں۔ رید حفرت عبداللہ بن عباس اورامام مجاہرے ہے۔ قول سوم= چہرہ کے زردی کہ قیام اللیل وشب بیداری میں پیدا ہوتی ہے۔ بیامام حسن بصری منحاک عکرمداور شمر بن عطیه سے۔ قول چہارم = وضوی تری اور خاک کااثر کے زمیں پرسجدہ کرنے سے ماتھے اور ناک پرمٹی لگ جاتی ہے۔بیامام سعید بن جبیراور عکرمہ سے ہے۔ ان میں پہلے دوقول اقوی واقدم ہیں کہ دونو ںخو دحضور سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم

کی حدیث سے مروی ہیں۔اورسب سے قوی ومقدم پہلا قول ہے کہ وہ حضورا قدیں صلی اللہ تعالی

علیہ وسلم کے ارشاد سے بسند حسن ثانت ہے۔

رواه الطبراني في المعجم الاوسط والصغير وابن مردويه عن ابيبن كعب
رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في قوله عز
وجل: سيما هم في وجوههم من اثر السجو دوقال: النوريوم القيامة "
والبذاامام جلال الدين كلى نے جلالين ميں الى پراقتصاركياقول سوم ميں قدرضعف ہے كہوہ اثر بيدارى ہے نہ اثر سجود - ہال بيدارى بغرض تجود

-4

اور چہارم سب سے ضعف تر ہے۔ وضوکا پانی اڑ ہجو ذہیں۔ اور مٹی بعد نماز چھڑا دیے کا علم ہے۔ یہ سیماونشانی ہوتی تو زاکل نہ کی جاتی۔ امید ہے کہ سعید بن جبیر سے اس کا ثبوت نہ ہو ہم ہم ہے۔ یہ سیماونشانی ہوتی تو زاکل نہ کی جاتھ پر کھڑت بجو دسے پڑتا ہے تفاسیر ما ثورہ میں اس کا پیتے نہیں بلکہ حضرت عبداللہ بن عباس وسائب بن پزید و مجاہدرضی اللہ تعالی تھم سے اس کا انکار ما ثور طبرانی نے بچم کبیراور بہتی نے سنن میں حمدی بن عبدالرحمٰن سے روایت کی ہے۔
ما میں سائب بن پزیدرضی اللہ تعالی عنصہ نے پاس حاضر تھا، استے میں ایک حض آیا جس کے چہرہ پر بجدہ کا داغ تھا۔ سائب رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا: لقد افسد هذا و جهه اما و الله ما هی السب حد دبینی عینی "بیشک اس حض نے اپنا چہرہ بگاڑ لیا۔ سنتے ہو خدا کی تم یہ وہ نشانی نہیں جس کا ذکر قرآن مجید میں ہے۔ میں اس (۸۰) برس سے نماز پڑھتا ہوں میر ہے ما تھے پر داغ نہ ہوا۔ المحدد بن حمید وابن نمروابن تھر وابن جریر نے مجاھد سے روایت کی اور یہ سیا تو خیرے۔

"حدثنا ابن حميد ثا جرير ابن منصور ان محاهدا في قو له تعالى: سيما هم في وجو ههم من اثر السحود وقال :هو الحشوع فقلت :هو اثر السحود فقال: انه يكون بين عينيه مثل ركبة العنزوهو كما شاء الله "

امام احدرضاا ورعلم تفيير

یعنی منصور بن انمعتم کہتے ہیں امام مجاهد نے فر مایا: اس نشانی سے خشوع مراد ہے ۔ میں نے کہا ہلکہ داغ جو مجدہ سے پڑتا ہے فر مایا: ایک کے ماتھے پراتنا بڑا داغ ہوتا ہے جیسے بمری کا گھٹنا، اور باطن میں ویسا ہے جیسی اس کے لئے خداکی مشیت ہوئی یعنی بیددھبہ تو منافق بھی ڈال سکتا ہے۔

ابن جریر نے بطریقہ مجاھد حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنصما سے روایت کی کے فرمایا:

"اما انه ليس بالذي ترون ولكنه سيما الاسلام ومحيته وسمته وخشو

**"**ده

خبرداریہوہ نہیں جوتم لوگ بھتے ہو بلکہ بیاسلام کا نور،اس کی خصلت،اس کی روش،اس کاخشوع ہے۔

بلكة فيرخطيب شربيني يرفق حات سليمانيه مي "قال البقائي و لا يظن ان من السيما ما يصنعه بعضه المرائيل من اثر هيائة سحو د في جبهته فان ذالك من سيما النحوارج وعن ابن عباس عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم انه قال لأ بغض الرجل و اكرهه اذا رأيت بين عينيه اثر السحود"

لعنی بینشان سجدہ جوبعض ریا کا راپنے ماتھ پر بنالیتے ہیں بیاس نشانی سے نہیں ہے ۔ بین مارجیوں کی نشانی ہے اور ابن عباس سے روایت مرفوع آئی کہ میں آدمی کورشمن و مکروہ ، کھتا ہوں جبکہ اس کے ماتھے پر سجدہ کا اثر دیکھتا ہوں۔

اقدل: اس روایت کا عال الله بانے اور بفرض ثبوت وہ اس پرمحمول جودکھاوے کے لئے ماتھاورناک کی مٹی نہ چھڑائے کہ لوگ جانیں کہ بیساجدین سے ہے اور وہ انکار بھی سب اس صورت ریا کی طرف راجع ، ورنہ کثر ت بچود یقیناً محمود اور ماتھے پراس سے نشان خود بن جانا ، نماس کاروکنااس کی قدرت میں ہے نہ ذاکل کرنا ، نماس کی اس میں کوئی نیت فاسد ہے۔ تواس پرانکارنامتھوراور فدمت ناممکن بلکہ وہ من جانب اللہ اس کے قمل من کا نشان اس کے چیرے پر پرانکارنامتھوراور فدمت ناممکن بلکہ وہ من جانب اللہ اس کے قمل من اثر السحو د "وافل ہوسکتا ہے کہ جومعنی ہے۔ تو زیر آبیکریمہ " سیما هم فی و حو ههم من اثر السحو د "وافل ہوسکتا ہے کہ جومعنی

في نفسه يح مواوراس پردلالت لفظ متنقيم اسيمعافي آيات قرآنيه يع قرارد عظيم بين: "كما صرح به الا ما م حجة الا سلام وعليه درج عامة المفسرين الإعلام"

اب به نشان ای محمود و مسعود نشانی میں داخل ہوگا جس کی تعریف اس آیت کریمہ میں ہے۔ کہ بلاشبہ بیامرجس طور پرہم نے تقریر کی فی نفسہ ممل حسن سے ناشی اوراس کی نشانی اورالفاظ آیت کریمہ میں اسکی گنجائش ہے۔ لا جرم تفییر نبیٹا پوری میں اسے بھی آیت میں برابر کا محمل رکھا ۔ تفییر کبیر میں اسے بھی تفییر آیت میں ای پواعما دکیا۔ تفییر کبیر میں اسے بھی تفییر آیت میں ای پواعما دکیا۔ تفییر کبیر میں اسے بھی تفییر آیت میں ایک چول بتایا۔ کشاف وارشاد العقل میں ای پراعما دکیا۔ بیضاوی نے اس پراقتصار کیا۔ اور اس کے جائز بلکہ محمود ہونے کو اتنا بس ہے کہ سیدنا امام سجاوزین بیضاوی نے اس پراقتصار کیا۔ اور اس کے جائز بلکہ محمود ہونے کو اتنا بس ہے کہ سیدنا امام سجاوزین العام بی بیشانی نور انی پر بحدہ کا بینشان تھا العابدین علی بن حسین بن علی مرتضی اللہ تعالی سے کی پیشانی نور انی پر بحدہ کا بینشان تھا (فاوی افریقہ سے سے)

تفسير القرآن باللغات العرببيه والقواعد الاسلاميه

علوم عربیہ اور قواعد اسلامیہ کے میدان میں امام احمد رضا اجتہادی شان کے مالک تھے، بہت سے اصول وقواعد کے تعلق سے آپ نے مستقل کتابیں لکھیں۔ آپ کی تصانیف میں لسانی علوم اور فنی قوانین وضوابط کے مناظر شار سے باہر ہیں۔علوم عقلیہ ونقلیہ دونوں میں دستگاہ کامل اور بدطولی رکھتے تھے۔

نحوی وصرنی قواعد،معانی و بیان و بدلیع،اصول تفسیر وحدیث وفقہ وغیر ہا تہام علوم وفنون کی وضع ہی قرآن وحدیث کے افہام وتفہیم کے لئے ہوئی۔اورمفسرین ومحدثین،فقہا ومجہدین نے علوم ومعارف کے جودریا بہائے وہ انہیں علوم کی مرہون منت ہیں۔

لہذاتفسیر قرآن کے وقت ان کو پیش نظرر کھنا ضروری اور اہم ہے۔

امام احمد رضا اس زاویۂ نگاہ سے جب تفسیر قرآن پیش فرماتے ہیں تو وجوہ قرآن سے جب الفیر قرآن پیش فرماتے ہیں تو وجوہ قرآن سے جب المحتلے تعلقہ تالی ملاحظہ سیجے جاب المحتلے اور کلام اللہی کی اعجازی شان نمایاں ہوتی ہے۔ چندمثالیس ملاحظہ سیجئے۔ اور المجان وروح ایمان کومعطرومنور سیجئے۔

مثال اول:

حضور سید عالم صلی الله تعالی علیه وسلم کو انبیاء و مرسلین کے درمیان جو امتیا زی شان حاصل ہے وہ قرآن کریم کی ہر ہر سورت سے عیاں ہے۔ اور آپ کی شان والا کا جو اہتمام منظور خداہے وہ پورے قرآن سے جلوہ فشال ہے۔

الله تعالى كاارشادى:

"واذا احد الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أ أقررتم و أخذتكم على ذلكم اصرى قالوا أقررنا قال فاشهدوا وانا معكم من الشاهدين فمن تولى بعد ذلك فاو لفك هم الفا سقون" [سورة ال عمران ـ ٨١ ـ ٨٢]

اور بادکروا محبوب! جب الله نے پیغیبروں سے ان کاعبدلیا جومیں تم کو کتاب اور حکمت دول، پھر تشریف لائے تم ہمارے ہی سے دول، پھر تشریف لائے تم ہمارے ہی مدوکرنا۔ فرمایا: ضرور ضروراس برایمان لانا اور ضرور ضروراس کی مدد کرنا۔ فرمایا:

کیوں تم نے اقر ارکیا اور اس پرمیر ابھاری ذمہ لیا، سب نے عرض کی ہم نے اقر ارکیا، فر مایا تم ایک دوسرے پر گواہ ہو جاؤ اور میں تمہارے ساتھ گوا ہوں میں ہوں۔ تو جوکوئی اس کے بعد پھر ہے تو وہی لوگ فاسق ہیں۔

اب امام احمد رضا کا ایمان افروز تفسیری بیان ملاحله فرمائیں۔ لکھتے ہیں۔ اقول وہاللہ التو فیق = پھر دیکھنا ہے ہے کہ اس مضمون کو قرآن عظیم نے کس قدر مہتم بالثان فرمایا ہے۔ اور طرح طرح سے مؤکد فرمایا۔

اولاً = انبیاء کیم الصلوة والثناء معصومیں ہیں، زنہار کھم الہی کا خلاف ان سے حمل نہیں۔
کافی تھا کہ رب تبارک و تعالی بطریق امرانہیں ارشاد فرما تا۔ اگردہ نیتمہارے پاس آئے اس پر
ایمان لا نا اوراس کی مدد کرنا۔ گراس قدر پراکتفانہ فرمایا۔ بکدان سے عہدو پیان لیا۔ بیم برعبد
'السب بسر بکم ، کے بعدد وسرا پیان تھا، جیسے کلم کم طیبہ میں" لاالے الا الله "کے ساتھ"

محمد رسول الله" تا كه ظامر موكرتمام ماسوى الله يربها فرض ربوبيت المبيكا اذعان ب-پراس كر برابر رسالت محديد پرايمان - صلى الله تعالى عليه وسلم وبارك وشرف وجل وعظم -

و کی و ایا اس عبد کولام تم سے مؤکد فرمایا۔ لتو منن بهولت نصرنه "جس طرح نوابول سے بیعت سلاطین پر قسمیں لی جاتی ہیں۔

امام بی فرماتے ہیں: شایر سوگند بیعت اس آیت سے ماخوذ ہوئی ہے۔ ثالثًا = نون تاکید۔

رابعا= وه بهي تقيله لا كرنقل تا كيد كواور دوبالا فرمايا-

فاما = يمال اجتمام ملاحظه يجئ كه حضرات انبياء الى جواب نه دين بائ تصكه خودى تقديم فرماكر بوچسته بين الما قدروت "كياس امر براقر ارلات مويين كمال بجيل وجيل مقصود ب-

سادسا=اس قدر بربھی بس نہ فرمائی۔ بلکه ارشاد موارو احد نتم علیٰ فد لکم اصری " خالی اقرار بی نہیں بلکه اس پرمیر ابھاری ذمہ او۔

سابعاً= 'علیه یا علی هذا 'کی جگه علی ذلکم، فرمایا که بُعداشارت دلیل عظمت مور

" تاسعاً = كمال بيب كه فقط ال گواهيول پر بھى اكتفانه موئى، بلكه ارشاد (فرمايا) واذا معكم من الشهدين "مين خود بھى تمہارے ساتھ گواهوں سے موں۔

عاشراً=سب سے زیادہ نہا ہے کاریہ ہے کہ اس قدر عظیم جلیل تا کیدوں کے بعد با نکہ انبیاء کو عصمت عطافر مائی بیخت شدید تہدید بھی فرمادی گئی" فسمن تولی بعد ذلك فاو لفك هم الفا سقو ن " اب جواس اقرار سے پھرے گافاس تھ برے گا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

12

امام احدرضا اورعلم تغيير

اللہ اللہ! بیروہی اعتنائے تام اورا ہتمام تمام ہے جو باری تعالیٰ کواپی تو حید کے بارے میں منظور ہوا کہ ملائکہ معصومیں کے تق میں ارشاد کرتا ہے۔

"ومن يقل منهم انى اله من دو نه فذلك نجزبه جهنم كذلك نجزى الظالميس"

اوران میں جوکوئی کے کہ میں اللہ کے سوامعبود ہوں تو اسے ہم بھنم کی جزاء دیں گے، ہما ہے، ہم ہمنا کی جزاء دیں گے، ہما ہے، ہم ایسے ہی سرزادیتے ہی ستم گاروں کو۔

گویااشاره فرماتے ہیں: جس طرح جمیں ایمان کے جزءاول " لا الله" کا الله" کا الله " سے اعتبا کے تام ہے۔ میں تمام جہان کا خدا کہ ملا نکہ مقربین بھی میری بندگی سے سرنہیں پھیر سکتے ، اور میر امحبوب سارے عالم کا رسول اور مقتدا کہ انبیاء ومرسلین بھی اس کی بیعت وحدمت کے محیط دائرہ میں داخل ہوئے۔ والحمد لله رب العالمیں وصلی الله علی سید المرسلین محمد و آله وصحبه اجمعین ۔

اس سے بردھکر حضور کی سیادت عامد وفضیلت تامہ پرکون کی درکار ہے۔ و لله المحمد الله علی سید المرسلین محمد و آله وصحبه اجمعین ۔

اس سے بردھکر حضور کی سیادت عامد وفضیلت تامہ پرکون کی درکار ہے۔ و لله المحمد البالغة =

مثال دوم=

الله رب العزت جل جلاله سپا ہے اور اس کی ہر صفت از کی وابدی ہے۔ اس کے کلام میں شائبہ کذب کو ہرگز وخل نہیں۔ امام احمد رضا نے قواعد اسلامیہ کی روشنی میں آنے والی آیت کر یمہ سے اللہ جل مجدہ کے بروجہ کمال صفت صدق کا شہوت ما نا اور کذب کو باری تعالیٰ کے لئے محال عقلی فابت فر مایا۔ حالا نکہ عمو ما لوگ اس آیت کو صنت صدق کے شبوت کے لئے تو سمجھتے ہیں لیکن کذب کے محال عقلی ہونے پر اس آیت کر یمہ سے استدلال ہر کس ونا کس کے بس کی بات نہیں۔

الله تعالى كافرمان بع: ومن اصدق من الله قيلا" [ سورة الانبياء - ١٢٢] الله تعالى كافرمان بع: ومن اصدق من الله قيلا"

اب امام احدرضا كي تفسير وتحقيق ملاحظة فرما تيس-اقول وبالله التوفيق=

آیہ کریمہ نص جلی کہ کذب الہی محال عقل ہے۔ وجہ دلالت سنے! خادم تفسیر وحدیث وواقف کلمات فقہا پر روثن کہ امثال عبارات اگر چہ بظاہ زخی مزیت غیر کرتی ہیں مگر حقیقة تفضیل وفی برتر وہمسر کے لئے مسوق ہوتی ہیں۔ سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سب سے افضل ہیں۔

[سورة البقرة - ١٣٨]

" ومن احسن من الله صبغة "

لینی صبغة الله سبسے احسن ہے۔

"ومن احسن قولاً من دعا الى الله" [ سو رة حم السحدة - ٣٣] اوراس سے زیادہ س کی بات اچھی جواللہ کی طرف بلائے۔ بینی وہ دوسرے تمام سے قول میں خوبصورت ہے۔

تولاجرم من آیت بیجی که مولی عزوجلی بات سب کی باتوں سے زیادہ صادق ہے جس کے صدق کوکسی کلام کا صدق نہیں پہنچا۔ اور ظاہر کہ صدق کلام فی نفسہ اصلاً قابل تشکیک نہیں۔ کہ باعتبار ذوات قضیا یا خواہ کسی وجہ سے اس میں تفاوت بان کمیں۔ کچی کپی با تیں مطا بقت واقع میں سب یکساں۔ اگر ذرا بھی فرق ہوا تو سرے سے بھی بی نہ رہا۔ اصدق وصادق کہاں سے صادق آئے گا۔ یہ عنی اگر چہ فی نفسہ بدیمی جی گرکلام وا حد میں لحاظ کرنے سے ان اخبیاء پر بھی اکشاف تام پائیں کے جنہیں بدیمیات میں بھی حاجت شانہ جنبانی و تنبیہ ہوتی ہے اخبیاء پر بھی اکتشاف تام پائیں کے جنہیں بدیمیات میں بھی حاجت شانہ جنبانی و تنبیہ ہوتی ہے قرآن عظیم نے فرمایا: محمد رسول الله "

اور ہم بھی کہتے ہیں۔ محمد رسول الله۔ صلی الله تعالی علیه و سلم کیاوہ جملہ کر آن میں آیا زیادہ مطابق واقع ہے، اور ہم نے جو کہا کم مطابق واقع ہے۔ اور ہم نے جو کہا کم مطابق واقع ہے۔ حاشا کوئی مجنون بھی اس میں تفاوت گمان نہ کرے گا۔ یا متعدد باتوں میں دیکھیے تو یوں نظر سیجئے۔

https://ataunnabi.blogspot.co<u>m</u>/

الماحررضااورم سير فرقان عزيزنے فرمايا:

[سورة الاحقاف \_ ١٥]

«وحمله وفصاله ثلثون شهراً "

اوراے اٹھائے پھرنا اور اس کا دودھ چھڑ اناتمیں مہینہ میں ہے۔

مم كمت بي " لا اله الاالله الملك الحق المبين "

اللہ کے سواکوئی معبور نہیں وہی ما لک حق واضح ہے۔

کیاوہ ارشاد کہ نیچے کا پیٹ میں رہنا اور دودھ چھوٹنا تمیں مہینہ میں ہے، زیادہ سیاہے؟ اوراس قول مصدق میں کہ اللہ کے سواکوئی سچامعبودہیں معاذ اللہ کچھ کی ہے؟

تو ثابت ہوا کہ اصد قیت بمعنی اشد مطابقت للواقع غیر معقول ہے۔ ہاں نظر سامع میں اک تفادت متصور، اور اس تشکیک اصدق وصادق میں وہی مقصود ومعتبر۔ جسے دوعبارتوں سے نبهركرسكتے ہیں۔

ایک پیر کہ وقعت وقبول میں زائد ہے، مثلاً رسول کی بات ولی کی بات سے زیادہ سچی ے، یعنی ایک کلام کہ ولی سے منقول ہوا گروہی بعینہ رسول سے ثابت ہوجائے قلوب میں وقعت اور تبول کی قوت اور دلوں میں سکون وطمانیت ہی اور بیدا کرے گا کی ولی سے ثبوت تک اس کا ئرنة قاراً كرچه بات ترف بحرف ہے۔

دوسرے اختال كذب سے ابعد ہونا۔ مثل مستورى بات سے عادل كى بات صادق تر ے۔ یعنی بنسبت اس کے احتمال کذب سے زیادہ دور ہے۔ اور هیقة تعبیر اول اس تعبیر کی طرف راجع ۔ کہ سامع کے نزدیک جس قدر احمال کذب سے دوری ہوگی ای درجہ وقعت ومقبولیت لوري ہوگی۔

جب بيامرمهد ہوگيا تو آيئه كريمه كامفادية قراريايا كه الله عزوجل كى بات ہربات بناده اخمال كذب سے ياك ومنزه ہے۔كوئى خبراورسى كى خبراس امريس اس كے مساوى کہیں ہوسکتی۔اورشاید حضرات مخالفین بھی اس سے انکار کرتے کچھ خوف خدادل میں لائیں۔ اب جوہم خبراال تواتر کود مکھتے ہیں تو وہ بالبدا ہت بروجہ عادت دائمہ ابدیہ غیرمخلفہ علم للولین جازم ٹابت غیرمحمل انقیض کومفید ہوتی ہے جس میں عقل کسی طرح تجویز خلاف روا

امام احمد رضاا ورعلم تغيير

نہیں رکھتی اگر چہ بنظرنفس ذات مخبرامکان ذاتی ہاتی ہے کہان کا جمع علی الکذب قدرت الہیہ ہے خارج نہیں۔گراییاامکان منافی قطع پالمعنی الاخص بھی نہیں ہوتا۔

"كما حققه في المواقف وشرجها واشار اليه في شرح المقاصد وشرح العقائد وغيرهما"

اسے پیش نظرر کھکر کہ کلام باری تعالیٰ کی طرف چلئے۔امکان کذب مانے کے بعد عابت درجهاس قدر كه كلام رباني وخرائل تواتر كائے كى تول بهم پله ہوئے ، جيسا كما حمال كذب یعنی نافی قطع ومنافی جزم اس کلام یاک میں نہیں اس سے خبر تو اتر کا بھی دامن پاک، اور بنظر امكان ذاتى جواحمًا لعقلى خرتواتر مين ناشى وه بعينه كلام اللى مين بهى باقى - پيركلام اللي كاسب كلامول سے اصدق، ونا اوركسي كى بات اس سے صدقاً بھى ہمسرى نهكرسكنا كه مفادآيئه كريمة قا معاذ الله كب درست آيا بخلاف عقيدة مجيده المست " وقيايت الله لهم دا مت "يعن امتاع عقلی کذب الہی کہاس تقریر پر کلام مولی جل وعلامیں کسی طرح احتمال کذب کا امکان نہیں بخلاف خرتواتر کے، کہ احمال کذب کا امکانی رکھتی ہے اور بدیات قطعاً صرف اس کے کلام یاک سے خاص \_ محال ہے کہ کوئی محض ایسی صورت نکال سکے کہ کسی غیر خدا پر کذب محال عقلی ہوجائے۔ عصمت اگرجمعنی امتناع صدور دعدم قدرت ہی لیجئے تا ہم امتناع ذاتی نہیں کے سلب عصمت خود زىرقدرت \_اب بحدالله تمس تابنده كى طرح روش ودرخشنده صادق آياكه " و من اصدق من الله قيلا \_اور "العزة لله" كيون نمصاوق آئ كر آخر" ومن اصدق من الله حديثا" یددیکھویہ منشا تھاعلا کے اس ارشاد کا کہ زیر آیت کریمہ استدلال میں فرمایا کہ کوئی اس سے کیونکراصدق ہوسکے کہاس برتو کذب محال اوروں برمکن۔والحمد لله رب العالمیں۔ (فآوي رضوبه جديد)

مثال سوم=

قال الله تعالى: وتمت كلمة ربك صدقا وعدلاط لا مبدل لكلمته وهو السميع العليم" [سورة الانعام \_ ١١٠] https://ataunnabi.blogspot.com/

امام احمد رضا اورعلم تفسیر اور پورا ہے تیرے رب کا کلام صدق وانصاف میں ،کوئی بدلنے والانہیں اس کی باتوں کا،اوروہی ہے سننے والا جانے والا۔

ام احمد رضافر ماتے ہیں: ۔ صدق قائل کے لئے درجات ہیں۔ اور باری عزوجل کا کلام انتہا درجامت ہیں۔ اور باری عزوجل کا کلام انتہا درجہ صدق وعدل پر ہے جس کامثل ان امور میں متصور نہیں۔ علامہ بیضا وی فرماتے ہیں:

اللہ تعالیٰ کی اخبار ، احکام اور مواعید انتہائی کامل ہیں۔اخبار ومواعید صدق کے اعتبار سے۔اور قضایا واحکام عدل کے اعتبار سے۔

پرامام احمد رضانے صدق قائل کے سات درجات شارفر مائے جن کی تلخیص اس طرح

درجهاول=

روایات وشھا دات میں قطعا کزب سے محترز ہو۔ اور مخاطبات میں بھی زنہار ایسا جھوٹ رواندر کھے جس میں کا اضرار ہواگر چہاسی قدر کہ غلط بات کا باور کرانا۔ گرمزا ما یاعباً ایسے کذب کا استعمال کرے جونہ کسی کونقصان دے۔ نہ سننے والایقین لاسکے۔

مثلاً آج زید نے منوں کھانا کھایا، آج مسجد میں لاکھوں آدمی تھے۔اییا مخص کا ذب نہ گنا جائے گا۔ یا۔مردودالروایۃ نہ ہوگا۔تا ہم بات خلاف واقع ہےاور محض فضول وغیرنا فع۔اگر چنفس کلام میں حکایت واقع ،مرادنہ ہونے پردلیل قاطع۔

درجه دوم = ان لغود عبث جھوٹوں سے بھی بچے۔ مگرنٹر یانظم میں خیالات شاعرانہ ظاہر کرتا ہو۔ جس طرح قصائد کی تبییں ۔ع

"بانت سعاد فقلبهیالیوم متبول" سعادی جدائی پرآج میرادل مظرب ہے۔
سب جانتے ہیں کہ وہاں نہ کوئی عورت سعادنا می ہی، نہ حضرت کعب رضی اللہ تعالی عنه
اس پر مفتون، نہ وہ ان سے جدا ہوئی، نہ بیاس کے فراق میں مجروح محض خیالات شاعرانہ ہیں،

https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner

مرنه فضول بحث، که تعجید خاطروتشویق سامع وترقیق قلب وتزئین بخن کا فائده رکھتے ہیں۔ تاہم از انجا کہ حکایت بے بھی عنہ ہے،ارشاد فرمایا گیا۔

"وما علمنه الشعر وما ينبغى له " [سورة يس- ٦٩]
اورجم في ان كوشعركهنانه كلها يا اورنهوه أن كى شان كل الله تعالى عليه

وملم\_

درجه سوم =

ان سے بھی تحرز کرے مرمواعظ وامثال میں ان امور کا استعال کرتا ہوجن کے لئے مقیقت واقعہ بیں جیسے کلیلہ دمنہ کی حکا بیتیں، منطق الطیر کی روابیتیں۔ اگر چہ نصیحت کے لئے یہ کمیٹیلی با تیں بیان کی گئی ہیں جن سے دینی منفعت مقصود، پھر بھی انعدام مصداق موجود۔ والہذا قرآن عظیم کو " اساطیر الالین "(پہلوں کے قصے) کہنا کفر ہوا۔ جیسے آج کل کے بعض کفار لیام، معیان اسلام، نگی روشن کے پرانے غلام، دعوی کرتے ہیں کہ کلام عزیز میں آ دم وجوا کے قصے، شیطان و ملک کے افسانے، سب سمتیلی کہانیاں ہیں جن کی حقیقت مقصود نہیں۔ " تعمالی الله عمایقول النظالمون علوا کہیرا۔

درجه چهارم=

مرتم حکایت بے محکی عنہ کے تعمد سے اجتناب کلی کرے اگر چہ برائے سہو وخطا حکایت خلاف داقع کا دقوع ہوتا ہو۔ بیدرجہ خاص ادلیاءاللہ کا ہے۔

درجه پنجم :ـ

الله عز وجل سحوا وخطا بھی صدور کذب ہے محفوظ رکھے مگر امکان وقوعی باقی ہو۔ یہ مرتبه اعاظم صدیقین کا ہے۔ کہ حدیث شریف میں ہے:

"ان الله تعالى يكره فوق سمائه ان يخطاء ابو بكر الصديق في الارض ، الله تعالى الله تعالى عنه في الارض ، الله تعالى الله تعالى عنه في الله عنه في الله تعالى الله تعالى الله تعالى عنه في الله تعالى ال

https://ataunnabi.blogspot.com/

الم احدرضا اورعم تغییر درجه شم =

معصوم من الله ومؤيد بالمعجز ات موكه كذب كالمكان وقوى بهى ندر به بمربنظر نفس ذات امكان ذاتى مو-

> بدر تبه حضرات انبياء ومرسلين يهم الصلوة والسلام اجمعين كاب-ورجبه فتم =

کذب کا امکان ذاتی بھی نہ ہو۔ بلکہ اس کی عظمت جلیلہ وجلالیت عظیمہ بالذات کذت وغلط کی نافی ومنافی ہو، اور اس کی ساحت عزت کے گرداس گردلوث کا گزر بحال عقلی۔ یہ نہایت درجات صدق ہے جس سے مافوق متصور نہیں۔ اب آیہ کریمہ ارشا وفر مارہی ہے۔ کہ تیرے رب کا صدق وعدل اعلی درجہ منتیٰ پر ہے۔ تو وا جب کہ جس طرح اس سے صدور ظلم وظلاف عدل با جماع اہل سنت محال عقلی ہے، یوں ہی صدور کذب وخلاف صدق بھی عقلاً متنع ہو۔ ورنہ صدق اللی عایت و نہایت تک نہ پہنچا ہوگا کہ اس کا مافوق ایک درجہ اور بھی پیدا ہوگا۔ یہ خود بھی محال اور قر آن عظیم کے خلاف۔ فشت المقصود و الحمد لله العلی الودود۔

(فاوی رضویہ جربیم)

مثال چہارم=

تو لج الليل في النها روتو لج النها رفي الليل"

[سورة ال عمران-٢٧]

امام احمد رضا سے سوال ہوا کہ نما زمغرب کا وقت افق شرقی کی جڑسے سیا ہی نہ و دار ہوتے ہی معا ہو جا ہے۔ یا جب سیا ہی بلند ہو جاتی ہے اس وقت آفقاب ڈوہتا ہے۔ برتقدیر ٹانی وہ بلندی کتنے گز ہوتی ہے اور آباد یوں میں سیا ہی شرق سے نظر آنے پر نماز کا وقت سمجھا جائے گا نہیں۔

آپ نے قرآن تھیم کی اس آیت سے وقت مغرب کے سلنلہ میں ایسامنفر داور اچھوتا استدلال فرمایا کہ ہرقاری کی آنکھیں روش ہوجا ئیں اور قلوب واذ ھان منور ومجلی - اصول وقواعد سے مملوت عیر واو صیح ملاحظہ کیجئے۔ فرماتے ہیں۔

افق شرقی سے سیائی کاطلوع قرص شمس کے شرقی غروب سے بہت پہلے ہوتا ہے، سیا ہی کئی گزبلند ہوجاتی ہے اس وقت آفاب ڈو بتا ہے۔ جس طرح قرص شمس کے شرقی طلوع سے سیائی غربھے کا غروب بہت بعد ہوتا ہے۔ آفاب مرتفع ہوجاتا ہے اس وقت تک سواد مرکی رہتا ہے۔ اس پرعیان و بیان و برھان سب شاہد عدل ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم فرماتے ہیں:"لیس المنحبر کالمعاینه"

خبرشاہدی طرح نہیں۔

جے شک ہوطلوع وغروب کے وقت جنگل میں جا کر جہاں سے دونوں جا نب افق صاف نظر آئیں مشاھدہ کرے، جو کچھ ندکور ہوا آنکھوں سے مشاہدہ ہوجائے گا۔الحمد للدعجائب قرآن منتی نہیں۔

كما في حديث الترمذي عن امير المؤمنين على رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلملا تنقضي عجا ئبه\_

ایک ذراغور سے نظر سیجے تواس آیہ کریمہ کے مطالع رفیعہ سے اس مطلب کی شعاعیں صاف چک رہی ہیں۔ رات یعنی سابی زمیں کی سیابی کو علیم قدر پیمز جلالہ دن میں داخل فرما تا ہے ، ہنوز دن باقی ہے کہ سیا ہی اٹھائی اور دن کوسواد مذکور میں لا تا ہے ، ابی ظلمت شبینہ موجود ہے کہ عروس خاور نے نقاب اٹھائی۔

کونکہ ایک چیز دوسری چیز میں اسی وقت داخل ہوسکتی ہے جب دونوں موجود ہوں۔ نہ کہ ایک ختم ہو جائے اور اس کے بعد دوسری آئے۔ اور لیل ونہا رجمعنی رات اور دن آپس میں متضاد ہیں۔ اکھنے نہیں ہو سکتے ۔ تو مجازی معنی مراد لینا ضروری۔ اور اس کا اقر ب طریقہ وہی ہے جونقیر نے بیان کیا۔ کہ لیل سے مراد تاریکی اور نہا را پے معنی حقیقی میں۔ اس طرح داخل کرنے کا مفہوم بغیر کسی تکلف کے ظاہر ہوگا اور مجازی ضرورت سے زیادہ ضرورت نہیں ہوگی۔ اور اس کا علس بھی ممکن کہ نہا رسے مراد سورج کی شعاعیں اور لیل اپنے معنی حقیقی میں۔ اس صورت میں علس بھی ممکن کہ نہا رہے مراد سورج کی شعاعیں اور لیل اپنے معنی حقیقی میں۔ اس صورت میں

آیت کے اندراشارہ ہوگا کہ شرقی افق میں سورج کی روشی نمودار ہوجاتی ہے اور رات بھی باقی ہے جیسا کہ مجمع کا ذب کے وقت ہوتا ہے۔ اور کیل سے مراد کیل عرفی کی جائے تو یہ مغہوم مزید واضح اور کامل نیز اس آیت میں اس طرف بھی اشارہ ہوگا کہ مغر بھیافتی میں شفق احمر وابیش کے دوران سورج کی روشنی باقی ہوتی ہے اس کے باوجود رات ہوجاتی ہے۔

قرآ ن عظیم کا نائب کریم کلام صاحب جوامع الکلم صلی الله تعالی علیه وسلم ہے، سیح بخاری و سیم سیم سندام م احد میں امیر المومنین عمر فاروق رضی الله تعالی عند سے ہے، رسول الله تعالی علیه وسلم فرماتے ہیں:

" اذا اقبل الليل من ههنا وادبر النها ر من ههنا وغربت الشمس فقد افطر الصائم \_

جب ادھرسے رات آئے اور اُدھرسے دن پیٹے دکھائے اور سورج پوراڈوب جائے تو روزہ دار کاروزہ پوراہو چکا۔

کیل سے مرادسیا بی اور نہار سے مقصود ضوء۔ " ف ان الاقب ال من ههنا و الا دبار من ههناا نمایکو ن لهما " کیونکہ تاریکی اور روشی بی ادھر سے آتی ہیں اور ادھر جاتی ہیں۔ تیسیر میں ہے:

"اذااقبل الليل يعني ظلمته وادبر النها راي ضوء ٥\_

عالم ما كان و ما يكون سلى الله تعالى عليه وسلم في تينول لفظ اسى ترتيب سے ارشا و فرما و جس ترتيب سے واقع ہوتے ہيں۔ پہلے سيا بى اضى ہے، اس وقت تك اگر افق صاف اور غبار و بخار سے پاك ہو آفاب كى چبك باقى رہتى ہے بلكة للل جبال واعالى اغصان تجر پر علس و التى ہے ، پھر جب قرص چھپنے پر آيا كا تفا بخر ہ افقيہ وكثرت بعد عن الابصار، وطول مرور شعاع المهمر فى تخن كر ق ابخار كے باعث روشى بالكل تجب ہوجاتى ہے گر ہنوز قدر بے قرص بے لكلف المهمر فى تخن كر ق البخار كے باعث روشى بالكل تجب ہوجاتى ہے گر ہنوز قدر بوامع الكلم صلى الله تعالى انتظام كلام اسى اعلى جلالت پر جلوه فرما ہے جوصا حب جوامع الكلم صلى الله تعالى عليه وسلم كى شان رفيع بلاغت بے مثل كوشايال و بجا ہے۔

# مآخذ ومراجع

ا- النفيروالمفسر ون للدكور حسين الذهبي

٢- البرحان في علوم القرآن للورشي

٣\_ ميزان الاعتدال

۳- الجامع التيح للخارى

۵۔ التحکیمم

٢- الجامع للترندي

٤- المستدلحميدي

٨\_ المصنف لابن الي هيية

9\_ كنزالعمال تنتفي

١٠ - المسند لاحد بن عنبل

اا۔ اسنن للداری

۱۲\_ کنزالعمال مقلی

١٣ جمع الجوامع للسيوطي

١١٠ السنن لابن ماجه الجهاد

10\_ المسدد لاحدين عنبل،

١٦ معجم الكبيرللطمراني

ےا۔ مجمع الزوائد ہیٹی

۱۸ الباریخ الکبیرلیخاری،، ۱/ ۲۰۹

19\_ السنن الكبرى لليبقى

٢٠ الملالي المصنوعة للسيوطي

۲۱ تنزيدالشريعدلابن عراق

امام احدر ضااور علم تغییر کے کا ا

٢٢ البدلية والنهلية لابن كثير

۲۳ تاریخ دمثق لابن عساکر

۲۴- السنن الكبرى للبيبقي

٢٥ - ولائل النوة لليمعى

٢٦- نزهمة الخواطر

۲۷۔ خطبد صدارت نا کیور

٢٨ كممرآغازشموله فآوى رضوبيجد بدجلداول

۲۹- امام احمد رضاار باب علم و دانش کی نظر میں

۳۰- سالنامهمارف رضا کراچی

ال- مجلى اليقين بإن بيناسيد الرسلين

٣٢ - جامع الاحاديث جلد جهارم

۳۳ فآوی رضویه جدید چهاردیم

۳۴۔ تفییرابن جربر

۳۵ فاوی رضویه جدید پانژدهم

۳۲\_ فآوی افریقه

سيد المرسلين بان بنينا سيد المرسلين على المرسلين المرسلين

۳۸ قاوی رضویه جدید چهاردهم

٣٩\_ الجامع الصغير

هم فآوی رضویه جدید

امام احمد رضاا ورعلم تغییر امام احمد رضا اورعلم تغییر

# فهرست مضامين

| <u>r</u>                               |                                        | علم تفسر             |
|----------------------------------------|----------------------------------------|----------------------|
|                                        |                                        |                      |
|                                        |                                        |                      |
|                                        |                                        |                      |
|                                        |                                        |                      |
|                                        |                                        | انواعلم تفسير        |
| <u>-</u> ∠                             |                                        | مراحل علم تفسير      |
| A                                      |                                        | حضرت عبدالله بن عباس |
| ······································ |                                        | تصل وکمال            |
|                                        |                                        | میمبلی سند           |
| ا <u>۳</u>                             | ······································ | دوسری سند            |
| <u> </u>                               |                                        | تيسرى سند            |
| <u> </u>                               | . 9                                    | چونقى سند            |
| ۳                                      | 5,                                     | پانچویں سند          |
| <u>م</u>                               |                                        |                      |
| ۵                                      | ·                                      | ساتوين سند           |
|                                        | •••••••••••                            |                      |
|                                        |                                        | -                    |

https://ataunnabi.blogspot.com/ ابام احدرضا اورعلم تغيير 169 حضرت علی بن ابی طالب ..... مرومات كامقام ومرتبه ..... حضرت الي بن كعب

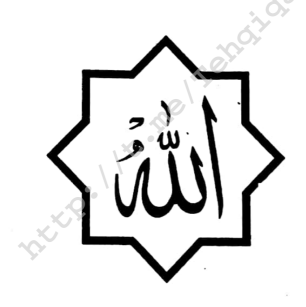
| 10.         | امام احمد رضاا ورعلم تغيير        |
|-------------|-----------------------------------|
| 14          | دوسری سند                         |
| 12          | تغير بين صحابه كرام كامقام        |
|             | اس دور کی خصوصیات                 |
|             | که کرمه مین علم تغییر کا مدرسه    |
| <b>**</b>   | حفرت سعيد بن جبير                 |
| <u> </u>    | مقام ومرتبه                       |
|             | حضرت مجامد بن جر                  |
| řř <u> </u> | حضرت عکرمه مولی ابن عباس          |
| rr          | الزامات كاجائزه                   |
| ro          | مقام ومرتبه                       |
|             | علم تفسير مين مقام                |
| <b>7</b> 2  | حفرت طاؤس بن كيبان                |
| <b>7</b> 4  | •                                 |
|             | مدينه منوره ميل علم تفسير كامدرسه |
| rx          | حفرت ابوالعاليه                   |
| r9          | حضرت محمد بن كعب                  |
| p.          | حغرت زيد بن اسلم                  |
| <u>~</u>    | عراق میں علم تغییر کا مدرسہ       |
| M           |                                   |

| امام احمد رضاا ورعلم تغيير            |
|---------------------------------------|
| حفزت مسروق                            |
| حضرت اسود بن يزيد                     |
| حفرت مره بمدانی                       |
| حغرت عامر فعمي                        |
| حفرت حسن بقرى                         |
| حضرت قاده                             |
| اس دور کی تفسیر کامقام                |
| تيرامرطد                              |
| يېلاطرىقە                             |
| دوسراطريقه                            |
| تفسير ما نور کې مشهور کتاب            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| علم وضل تفسير جامع البيان             |
| تفبير بحرالعلوم سمر قندي              |
| •                                     |
| تفبير بحرالعلوم كامقام                |
| كثف البيان                            |
| فن تفسير مين مقام                     |
| معالم التزيل                          |
| علم وفضل                              |
| تغييرمعالم                            |
|                                       |

| 161 | المام احدرضا اورعلم تغيير          |
|-----|------------------------------------|
| ٧١  | الحر رالوجير في تفييرالكتاب العزيز |
|     | علم فضل                            |
| ¥(  | تقبير وجيز                         |
| ۲۲  | تغييرالقرآن لابن كثير              |
| ٧٣  | مبلغ علم                           |
|     | تفيير قرآن                         |
| ۲۳. | الجواهرالحسان في تفسيرالقرآن       |
| ۲۵  | تفير جوابر                         |
| ۲۵  | الدراكمنورالمستخور                 |
|     | تفير درمنثور                       |
|     | تيسراطريقه                         |
|     | تفیر کے لئے کن علوم کی ضرورت       |
| ۷٣  | معادرتفير                          |
|     | مفسرین کوجن امور سے اجتناب ضروری   |
|     | مفاتح الغيب للررازي                |
|     | تفيركبير                           |
|     | مدارك تنزيل للعى                   |
|     | لباب الباويل للخازن                |
|     | البحرائحيط لأبي حيان               |

| 100          |                                         | امام احمد رضا اورظم تغيير            |
|--------------|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| ۸۴           |                                         | تغيرغرائب القرآن                     |
| ΑΥ           | *************************************** | تغييرالجلالين                        |
| ۸۸           |                                         | السراح المنير للخطيب                 |
| ۸٩           |                                         | ارشادالعقل اسليم                     |
| 91           |                                         | روح المعانى للآلوى                   |
| ٩٣           |                                         | انوارالتز مل للبيصاوي                |
| 94           |                                         | علْمَ تغيير مين امام احمد رضا كامقام |
| 1+1'         |                                         | تفيرالقرآن بالقرآن                   |
| 1+Y          | ·                                       | مثال اول                             |
| i+1 <u>"</u> |                                         | مثال دوم                             |
| I•À          |                                         | مثال سوم                             |
| 1+9          |                                         | مثال چبارم                           |
| 114          |                                         | تغييرالقرآن بالاحاديث                |
| 114          |                                         | t i tia                              |
| Ir•          |                                         | مثال دوم                             |
| 1 <b>rr</b>  | •                                       | مثال سوم <u></u>                     |
| 1rY          |                                         | تغيرالقرآن بآثارالصحابه              |
| IPY          |                                         | مهرا با                              |
| 179          |                                         | مثال دوم                             |
| IPI          |                                         | مثال سوم                             |
|              |                                         | •                                    |

| 100 | ابام احمد دضا اورعلم تغيير |
|-----|----------------------------|
| ITT | تغييرالقرآن بالقواعد       |
| 120 | مثال اول                   |
| 122 | مثال دوم                   |
| 16. | مثال وم                    |
| 10° | مثال چيارم                 |
|     | مَّا خذ ومراجع             |



# طالبان علوم دیدیہ کے لئے بیش بہاتخنہ اصول حدیث

الل اسلام نے اپنے دینی سرمایہ کو مفوظ کرنے کے لئے بیش بہا خدمات انجام دی ہیں،
ان میں جرح وتعدیل کاعلم اپنی مثال آپ ہے، لا کھوں راویان حدیث کی سوائح حیات اوران
کے آپ میں امتیاز ات کے لئے جن مشکلات کا سامنا ہمارے اسلاف کو کرنا پڑاوہ ایک لمبی
داستان ہے، کیکن ان کی محنت وجانفشانی کے نتیجہ میں جس علم کی داغ ہیل پڑی اس کانام علم اصول
حدیث ہے، اس کے بغیراحادیث مبارکہ کے مقام ومرتبہ کوجاننا ممکن نہیں۔

ہماں کتاب میں طالبان علم حدیث کے لئے اختصار وجامعیت کے ساتھ علوم اصول
حدیث ہے، واصطلاح استی جرکی گئی میں جربی کی ضرب سے نا ہے جا

یہ ال کتاب میں طالبان م حدیث کے لئے اختصار و جامعیت کے ساتھ علوم اصول حدیث کی وہ اصطلاحات تحریر کی گئی ہیں جن کی ضرورت بنیا دی طور پر ہرطالب علم کو پیش آتی ہے، عمدہ کاغذ ، دیدہ زیب ٹائٹل، اور خوبصورت طباعت و کتابت کے ساتھ یہ کتاب منظر پر آگئی ہے۔

سائز 23X36X16 صفحات 104

قيمت:00=25

ناشر امام احمد رضاا کیڈی ،صالح نگر بریلی شریف

# علم حدیث کی تاریخ پرتفصیلی دستاویز

#### ت. ندوین حدیث

قرآن وحدیث شریعت اسلامیه کی اساس و بنیاد ہیں، لہذا صحابہ کرام و تابعین عظام نے جس طرح قرآن کریم کی حفاظت کے لئے شب وروز جد وجہد فرمائی اسی طرح سنت وحدیث کی حفاظت کے لئے شب وروز جد وجہد فرمائی اسی طرح سنت وحدیث کی حفاظت کے لئے بھی تن دبی سے کام لیا۔ بعض صحابہ کرام نے خودا پئی روایت کردہ احادیث کوخودا پئی محفول میں لکھ لیا تھا اور بعض نے اپنے تلانہ ہ کے ذمہ یہ کام سونپ دیا تھا، اس طرح بے شارا حادیث صحفول میں لکھ لیا تھا اور بعض نے اپنے تلانہ ہ کے ذمہ یہ کام سونپ دیا تھا، اس طرح بے شارا حادیث اسی زمانہ میں قدیم کے تو تا بعین اور پھر تبع تا بعین نے اس علم کی حفاظت کے لئے بیڑا تھا یا اور کم بستہ ہوکراس میدان میں اثر آئے۔

تأشر:امام احمد رضاا كيژمي ،صالح نگر بريلي شريف

# مجهه مین ونقها اورمحدثین کی حیات وخد مات پر جامع کتاب حالات فقها ومحدثین

بیکتاب ان نفول قدسیه کی علمی ودینی خدمات پر مشمل ہے جنہوں نے اپنی تمام تر مسائی جمیلہ اشاعت وین مثین میں صرف فرمائیں۔امام اعظم ابوحنیفه رضی اللہ تعالی عنہ سے لے کرسید ناحضور مفتی اعظم ہند قدس سرہ تک تقریبا چالیس فقہا ومحدثین کا تذکرہ اختصار و جامعیت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے ہے۔

معاندین و خالفین کا عام طور پریددوی ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ سے بندرہ یا سترہ احادیث مردی ہیں لہذاعلم حدیث میں قبل الروایت ہونے کے سبب ان کے مذہب کی بنیاد قیاس پر ہے اور بیحدیث میں تہی دست ہیں۔ ای طرح اعلیٰ حضرت کے بارے میں کہا گیا کہ یہ حدیث وتفسیر میں قبل البضاعت تھے۔ اس کتاب میں ان دونوں مفروضوں کا جائزہ لیا گیا ہے اور خاص طور پران دونوں عظیم وجلیل شخصیات کی علم حدیث میں عبقریت ومہارت تامہ کے شوام پیش کئے گئے ہیں۔

عمدہ کاغذ، دیدہ زیب ٹائٹل اورخوبصورت کتابت وطباعت کے ساتھ ریہ کتاب منظر عام پرآگئی ہے۔

سائز 23X36X16 صفحات 304

قىمت:00=08

ناشر امام احمد رضاا کیڈی ،صالح نگر بریلی شریف

# طلبے لئے مسائل نحوی باریکیوں پر مشمل ایک فیمتی تحفه "الالغاز النحویہ" یعنی خوی پہیلیاں معمل معرفی پہیلیاں

" منوی پہلیاں "حضرت علامہ محمد حنیف خال صاحب قبلہ کی ایک بیش قیمت تصنیف ہے۔ جس میں انہوں نے سوالات وجوابات کی صورت میں علم نحو کے ایسے اہم مسائل تر تیب دیتے ہیں۔ ہیں جن کی طرف عام طور سے طلبہ بہت کم توجہ دیتے ہیں۔

پہلے پہلیوں کے عنوان سے سوالات درج کئے گئے ہیں جن کو پڑھ کرنحو کا طالب علم سخت جرت اور خلجان میں برا اہو کر مختلش میں پڑجا تا ہے، الہذا بے اختیار ہو کر جو اب کا صفحہ پڑھنے پر جنے اس کے ذہن کی گر ہیں کھلتی جاتی ہیں، بیطرز تحریر طالب علم کو پوری طرح کتاب میں غرق کر دیتا ہے اور مسائل نحواس کے ذہن پر شبت ہوتے چلے جاتے ہیں۔

بسے بیں۔

"خوی پہلیاں" پہلی بار ۱۹۸۷ء میں رضادار الاشاعت بیروی سے شائع ہوئی تھی۔
رضادار الاشاعت کے بند ہونے کے بعداب تک اس کا سلسلہ طباعت موقوف رہا۔ بحمدہ تعالی اب بیا کیڈی کی طرف سے زیور طباعت سے آراستہ ہوکر منظر عام پر آئی ہے۔

سائز 23X36X16 صفحات 168

تيت:00=45

ناشر امام احمد رضاا کیڈمی ،صالح نگر بریلی شریف

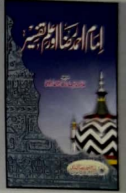
# نحوی پہیلیاں

یہ کتاب سوالات وجوابات کی شکل میں علم نحو کے ایسے اہم مسائل پر مشتمل ہے جن کی طرف عام طور سے طلبہ کم توجہ دیتے ہیں، پہیلیاں کی شکل میں سوالات پڑھ کر جب طالب علم جواب پڑھتا ہے تو اس کے ذہن کی گر ہیں کھل جاتی ہیں اور سائل نحوذ ہن پر شبت ہوجاتے ہیں۔



# إِمَا الْمُرْخِنَا الْمُرْجِينِينِ الله المريضا اورعلم تفيير

اس کتاب میں امام احمد رضافتد سرہ کی علم تفییر میں مہارت اور مفسرین کی علمی خدمات کی تفسیلات جامعیت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں، ساتھ ہی مفسرین کی علمی وتفییری خدمات اور ان کی سوانے بھی تحریر کی گئی ہے۔



# واحدوجح

طلبہ عام طور پر کسی لفظ مفرد کی جمع کے صیغے جانے کے لئے خلجان میں مبتلا رہتے ہیں،اس کتاب میں واحد وجمع کے اوزان کو عنوان بنا کر بہت سے مفردات اوران کی جموع لکھ دی گئی ہیں تا کہ طلبہ ان کو یا در کھیں اور پھر بہت سے مفردات کی جموع آگالنا ان کو آسان ہوجائے۔



# تدوين اديث

فقہاء وحدثین نے علم حدیث کی حفاظت کس طرح فرمائی اور بیکم کن مراحل سے گزر کرملت اسلامیہ تک پہنچا، اس کی تفصیلات اس کتاب میں شرح وبسط کے ساتھ ملاحظہ فرمائیں، ساتھ ہی منکرین حدیث کے اعتراضات کے جوابات بھی۔



# **IMAM AHMAD RAZA ACADEMY**

Saleh Nagar, Rampur Road, Bareilly, (U.P.)

https://archive.org/details/@zohaibhasahvattasrinner